# आदर्श भक्त

#### क्ष श्रीहरिः क्ष

### निवेदन

#### 18:00

इससे पहले भक्त-नारी, भक्त-वालक बीर भक्त-पञ्चरत्न नामक तीन पुष्प भक्त-चरित-मालामें पिरोये जा चुके हैं, यह चौथा है। इसमें सात कथाएँ हैं, सातों ही अत्यन्त उपादेय, शिक्षाप्रद और परम लाभकारी हैं। कथाएँ पुराणोंके आधारपर लिखी गयी हैं। इनमें कुल कथाओंके संशोधित करके पुनः लिखनेमें मित्रवर श्रीभगवानदासजी हालनाने सहायता दी है, इसलिये उन्हें साधुवाद! आशा है पहलेकी तीन पुस्तकोंकी भाँति इससे भी प्रेमी पाठक-पाठिकाएँ लाभ उठावेंगे।

हनुमानप्रसाद पोद्दार



## विषय-सूची

|                 | •   |     | 9ृष्ठ         |
|-----------------|-----|-----|---------------|
| १-राजा शिवि     | ••• | *** | 9             |
| २-राजा रन्तिदेव | ••• | *** | ć             |
| ३-राजा अम्बरीप  | *** | ••• | 92            |
| ४–भीष्मपितामह   | *** | *** | २५            |
| ५–पाण्डव सर्जुन | ••• | ••• | ११            |
| ६-विप्र सुदामा  | *** | *** | 20            |
| ं७-चक्रिक भील   | ••• | ••• | <b>\$</b> 0\$ |

# चित्र-सूची

**~~**0880000

|                                                      |     | <u>पृष्ठ</u> |
|------------------------------------------------------|-----|--------------|
| १-सुदामा और स्थामका प्रेम-मिलन (रंगोन)               | ••• | 9            |
| २-राजा रन्तिदेव (सादा)                               | ••• | G            |
| ३-हुर्वासाजी अम्बरीषकी शरण क्षाये (रंगीत)            | ••• | १२           |
| १-भोष्मपितामह (सादा)                                 | ••• | રષ           |
| ५–भक्त अर्जुन और उनके सारथि भगवान् श्रीकृष्ण ( रंगीन | )   | ४२           |
| ६-सुदामाका चरण-प्रक्षालन (सादा)                      | 410 | ७८           |
| ७-भगवान्की गोदमें भक्त चिक्रिक (रंगीन)               | ••• | १०३          |
| <del>-                                      </del>   |     | •            |



सुदामा और श्रीकृष्णका प्रेममिलन

#### ॥ श्रीहरिः ॥

### अद्दर्श मत्त

### राजा शिवि

C4- 1-10

न त्वहं कामये राज्यं न स्वर्गं नापुनर्भवम्। प्राणिनां दुःखतप्तानां कामये दुःखनाशनम्॥\*

(शिवि)



शीनर-पुत्र हरिमक्त महाराज शिवि वड़े ही दयाछ और शरणागतवत्सल ये । एक समय राजा एक महान् यञ्च कर रहे थे । इतनेमें भयसे काँपता हुआ एक कवृतर राजाके पास आया और उनकी गोदमें

छिप गया । इतनेमें ही उसके पीछे उड़ता हुआ एक विशाल वाज वहाँ आया और वह मनुष्यकी-सी भापामें उदारहृदय राजासे बोला—

वाज-हे राजन् ! पृथिवीके धर्मात्मा राजाओं में आप सर्वश्रेष्ठ हैं, पर आज आप धर्मसे विरुद्ध कर्म करनेकी इच्छा कैसे कर रहे हैं ? आपने कृतन्नको धनसे, झ्ठको सत्यसे, निर्देशीको क्षमासे और असाधुको अपनी साधुतासे जीत लिया है । उपकार करनेवालेके साथ तो सभी उपकार करते हैं परन्तु आप बुराई करने-

त में राज्य चाहता हूँ, न स्वर्ग चाहता हूँ और न अपुनर्भव—मोक्ष
 ही चाहता हूँ । मैं दुःखसे पीड़ित प्राणियोंके दुःखका नाश चाहता हूँ ।

वालेका भी उपकार करते हैं। जो आपका अहित करना है आप उसका भी हित करना चाहते हैं। पापियोंपर भी आप दया करते हैं। और तो क्या, जो आपमें दोप हुँदते हैं उनमें भी आप गुण ही हूँदते हैं। ऐसे होकर भी आज आप यह क्या कर रहे हैं! मैं भ्रांसे व्याकुल हूँ। मुझे यह कायूनररूपी भीजन मिला है, आप इस कायूनरके लिये अपना धर्म क्यों लोड़ नहे हैं!

कवूतर-महाराज ! में वाजसे उरकर प्राणरक्षाके लिये आपके करण आया हूँ । आप मुझे बाजको कभा मत दीजिये !

राजा—(वाजसे) तुमसे उरकर यह कवृत्र अपनी प्राणस्थाके लिये मेरे समीप आया है। इस तग्हसे शरण आये हुए कवृत्रका त्याग में कैसे कर हूँ! जो मनुष्य शरणागतकी रक्षा नहीं करते या लोम, हेप अयवा भयसे उसे त्याग देते हैं उनकी सजन लोग निन्दा करते हैं और उनकी असहत्यांक समान पाप त्याता है। जिस तरह हमलोगोंको अपने प्राण प्यारे हैं, उसी तरह सबको प्यारे हैं। अच्छे लोगोंको चाहिये कि वे मृत्युभयसे व्याकुल जीबोंकी रक्षा करें। 'में महुँगा' यह दुःख प्रत्येक पुरुपको होता है। इसी अनुमानसे दूसरेकी भी रक्षा करनी चाहिये। जिस प्रकार तुमको अपना जीवन प्यारा है उसी प्रकार दूसरोंको भी अपना जीवन प्रिय है। जिस तरह तुम भूखसे मरना नहीं चाहकर अपना जीवन वचाना चाहते हो, उसी तरह तुम्हें दूसरोंके जीवनकी भी रक्षा करनी चाहिये। हे बाज! मैं यह मयभीत कवृत्र तुम्हें नहीं दे

सकता, और किसी उपायसे तुम्हारा काम वन सकता हो तो मुझे शीव्र वतळाओ, मैं करनेको तैयार हूँ।

वाज—महाराज ! भोजनसे ही जीव उत्पन्न होते, बढ़ते और जीते हैं, विना भोजन कोई नहीं रह सकता । मैं भूखके मारे मर जाऊँगा तो मेरे वाछ-वच्चे भी मर जायँगे । एक कबूतरके वचानेमें बहुत-से जीवोंकी जानें जायँगी । हे परन्तप ! उस धर्मको धर्म नहीं कहना चाहिये जो दूसरे धर्ममें बाधा पहुँचाता है । श्रेष्ठ पुरुष उसीको धर्म बतलाते हैं जिससे किसी भी धर्ममें वाधा नहीं पहुँचती । अतएव दो धर्मोका विरोध होनेपर बुद्धिक्रपी तराज्से उन्हें तौलना चाहिये और जो अधिक महत्त्वका और भारी माल्यम हो, उसे ही धर्म मानना चाहिये ।

राजा-हे वाज ! भयमें पड़े हुए जीवोंकी रक्षा करनेसे वढ़कर दृसरा कोई धर्म नहीं है । जो मनुष्य दयासे द्रवित होकर जीवोंको अभयदान देता है वह इस देहके छूटनेपर सम्पूर्ण भयसे छूट जाता है । छोकमें वड़ाई या खर्गके छिये धन, वस्न और गौ देनेवाछे वहुत हैं परन्तु सब जीवोंकी भछाई करनेवाछे पुरुष दुर्छम हैं । वड़े-वड़े यज्ञोंका फल समयपर क्षय हो जाता है, पर भयभीत प्राणीको दिया हुआ अभयदान कभी क्षय नहीं होता—मैं राज्य या अपना दुस्त्यज शरीरका त्याग कर सकता हूँ, पर इस दीन, भयसे त्रस्त कबूतरको नहीं छोड़ सकता ।

यन्ममास्ति शुभं किञ्चित्तेन जन्मिन जन्मिन।
भवेयमहमार्त्तानां प्राणिनामार्त्तिनाशकः॥
न त्वहं कामये राज्यं न खर्गं नाषुनर्भवम्।
प्राणिनां दुःखतप्तानां कामये दुःखनाशनम्॥

'अपने पहलेके जन्मोंमें मैंने जो कुछ भी पुष्य किया है उसका पल मैं केवल यही चाहता हूँ कि दुःख और हैशमें पड़े हुए प्राणियोंका मैं छेश नाश कर सक्रूँ। मैं न राज्य चाहता हूँ, न खर्ग चाहता हूँ और न मोक्ष चाहना हूँ, मैं चाहता हूँ केवल दुःखमें तपते हुए प्राणियोंके दुःखका नाश !'

हे वाज ! तुम्हारा यह काम केवल आहारके लिये हैं। तुम आहार चाहते हो, मैं तुम्हारे दु:खका भी नाश चाहता हूँ, अतएव तुम मुझसे कवूतरके बदलेमें चाहे जितना और आहार माँग लो।

वाज-हमलोगोंके लिये शास्त्रानुसार कवूतर ही आहार है, अतएव आप इसीको छोड़ दीजिये ।

राजा—हे वाज ! मैं भी शास्त्रसे विपरीत नहीं कहता। शास्त्रके अनुसार सत्य और दया सबसे बड़े धर्म हैं। उठते, बंठते. चलते, सोते या जागते हुए जो काम जीवोंके हितके लिये नहीं होता वह पशुचेष्टाके समान है। जो मनुष्य स्थावर और जङ्गम जीवोंकी आत्मवत् रक्षा करते हैं वे ही परमगतिको प्राप्त होते हैं। जो मनुष्य समर्थ होकर भी मारे जाते हुए जीवकी परवा नहीं करता, वह घोर नरकमें गिरता है। मैं तुम्हें अपना समस्त राज्य दे सकता

हूँ या इस कबूतरके सिवा तुम जो कुछ मी चाहोंगे सो देनेको तैयार हूँ, पर कबूतरको नहीं दे सकता ।

वाज-हे राजन् ! यदि इस कबूतरपर आपका इतना ही प्रेम है तो इस कबूतरके ठीक वरावरका तौलकर आप अपना मांस मुझे दे दीजिये, मैं अधिक नहीं चाहता ।

राजा—त्राज ! तुमने वड़ी कृपा की । तुम जितना चाही उतना मांस मैं देनेको तैयार हूँ । इस क्षणमंगुर, अनित्य शरीरको देकर भी जो नित्य धर्मका आचरण नहीं करता वह मूर्ख शोचनीय है ।

> यदि प्राण्युपकाराय !देहोऽयं नोपयुज्यते। ततः किमुपकारोऽस्य प्रत्यहं क्रियते वृथा॥

'यह शरीर यदि प्राणियोंके उपकारके लिये उपयोगमें न आवे तो प्रतिदिन इसका पालन-पोपण करना व्यर्थ है।' हे बाज ! मैं तुम्हारे कथनानुसार ही करता हूँ।

यह कहकर राजाने एक तराज् मँगवाया और उसके एक पछड़ेमें कबूतरको वैठाकर दूसरेमें वे अपना मांस काट-काटकर रखने छो और उसे कबूतरके साथ तौछने छो। अपने सुखमोगकी इच्छाको त्यागकर सबके सुखमें सुखी होनेवाछे सज्जन ही दूसरोंके दुःखमें सदा दुखी हुआ करते हैं। कबूतरकी रक्षा हो और बाजके भी प्राण बचें, दोनोंका ही दुःख निवारण हो, इसीछिये आज महाराज शिवि अपने शरीरका मांस अपने हाथों प्रसन्तासे काट- काट दे रहे हैं । भगवान् छिपे-छिपे अपने भक्तके इस त्यागको देख-देखकर प्रसन्न हो रहे हैं । धन्य त्यागका आदर्श !

तराज्में कवूतरका वजन मांससे वढ़ता गया, राजाने शरीर-भरका मांस काटकर रख दिया परन्तु कवूतरका पछड़ा नीचा ही रहा । तब राजा खयं तराज्पर चढ़ गये । ठीक ही तो है—

> परदुः खातुरा नित्यं सर्वभूतिहते रताः। नापेक्षन्ते महात्मानः स्वसुखानि महान्त्यपि॥

'दूसरेके दुःखसे आतुर, सदा समस्त प्राणियोंके हितमें रत महात्मालोग अपने महान् सुखकी तनिक भी परवा नहीं करते !' राजा शिविके तराज्में चढ़ते ही आकाशमें वाजे अजने लगे और नभसे पुष्प-वृष्टि होने लगी ।

राजा मनमें सोच रहे थे कि यह मनुष्यकी-सी वाणी बोलने-वाले कबूतर और बाज कौन हैं ? तथा आकाशमें वाजे वजनेका क्या कारण है, इतनेहीमें वह बाज और कबूतर अन्तर्धान हो गये और उनके बदलेमें दो दिन्य देवता प्रकट हो गये । दोनों देवता इन्द्र और अग्नि थे । इन्द्रने कहा—

'राजन् । तुम्हारा कल्याण हो !! मैं इन्द्र हूँ और जो कवृतर बना था वह यह अग्नि है। हमलोग तुम्हारी परीक्षा करने आये थे। तुमने जैसा दुष्कर कार्य किया है ऐसा आजतक किसीने नहीं किया। यह सारा संसार मोहमय कर्मपाशमें बँधा हुआ है, परन्तु तुम जगत्के दुःखोंसे छूटनेके लिये करुणासे वैंघ गये हो। तुमने वर्डोंसे ईपी नहीं की, छोटोंका कमी अपमान नहीं किया और वरावरवालोंके साथ कभी स्पर्की नहीं की, इससे तुम संसारमें सबसे श्रेष्ठ हो । विधाताने आकाशमें जलसे भरे वादलोंको और फलसे भरे वसींको परोपकारके छिये ही रचा है । जो मनुष्य अपने प्राणींको त्यागकर भी दूसरेके प्राणोंकी रक्षा करता है वह उस परमधामको पाता है जहाँसे फिर छौटना नहीं पड़ता। अपना पेट भरनेके छिये तो पशु भी जीते हैं, किन्तु प्रशंसाके योग्य जीवन तो उन छोगोंका है जो दूसरोंके लिये जीते हैं । सत्य है, चन्दनके वृक्ष अपने ही शरीरको शीतळ करनेके लिये नहीं उत्पंत्र हुआ करते। संसारमें तुम्हारे सदश अपने सुखकी इच्छासे रहित, एकमात्र परोपकारकी बुद्धिवाले साधु केवल जगत्के हितके लिये ही पृथिवीपर जन्म लेते हैं । तुम दिन्य-रूप धारण करके चिरकालतक पृथिवीका पालनकर अन्तर्मे भगवान्के ब्रह्मलोकमें जाओगे।'

इतना कहकर इन्द्र और अग्नि खर्गको चले गये। राजा शिवि यज्ञ पूर्ण करनेके वाद बहुत दिनोंतक पृथिवीका राज्य करके अन्तमें दुर्लभ परमपदको प्राप्त हुए।



### राजा रन्तिदेव

न कामयेऽहं गतिमीश्वरात्परा-मष्टर्द्धियुक्तामपुनर्भवं वा । आर्ति प्रपद्येऽखिलदेहमाजा-

मन्तःस्थितो येन भवन्त्यदुःखाः॥

(रन्तिदेव)

रतवर्ष नररहोंकी खानि है। किसी भी विषयमें लीजिये, इस देशके इतिहासमें उच्च-से-उच ठदाहरण मिल सकते हैं। संकृति नामक राजाके दो पुत्र थे, एकका नाम था गुरु और दृसरेका रन्तिदेव। रन्तिदेव बढ़े ही प्रतार्ण राजा हुए। इनकी न्यायशीलता, दयालुता, धर्मपरायणता

और त्यागको ख्याति तीनों छोकोंमें फैल गयी। रन्तिदेवने गरीवोंको दुखी देखकर अपना सर्वेख दान कर डाला, इसके बाद वे किसी तरह कठिनतासे अपना निर्वाह करने लगे। पर उन्हें जो कुछ मिलता या उसे खर्य भूखे रहनेपर भी वे गरीवोंको वाँट दिया करते थे। इस प्रकार राजा सर्वेथा निर्धन होकर सपरिवार अत्यन्त कष्ट सहने लगे!

एक समय पूरे अड़तालीस दिनतक राजाको मोजनकी कौन कहे,



जल भी पीनेको नहीं मिला । भृख-प्याससे पीड़ित बल्हीन राजाका शरीर कॉंपने लगा । अन्तमं उनचासनें दिन प्रातःकाल राजाको धी, खीर, हल्या और जल मिला ! अड़तालीस दिनके लगातार अनशनसे राजा परिवारसिंहत बड़े ही दुर्बल हो गये थे । सबके शरीर कॉंप रहे थे । रोटीकी कीमत भूखा मनुष्य ही जानता है ! जिसके सामने मेंबे-मिष्टानोंके देर आगे-से-आगे लगे रहते हैं उसे गरीबोंके भूखे पेटकी ज्वालाका क्या पता !!

रन्तिदेव भोजन करना ही चाहते थे कि एक ब्राह्मण अतिथि आ गया । करोड़ रुपयोंमेंसे नामके छिये छाख रुपये दान करना बड़ा सहज है परन्तु भूखे पेटका अन दान करना बड़ा कठिन कार्य है । पर सर्वत्र हरिको व्याप्त देखनेवाछे भक्त रन्ति-देवने वह अन आदरसे श्रद्धापूर्वक ब्राह्मणस्प अतिथिनारायणको बाँट दिया । ब्राह्मण भोजन करके तृप्त होकर चछा गया ।

उसके बाद बचा हुआ अन राजा परिवारको बाँटकर खाना ही चाहते थे कि एक शृद्ध अतिथिने पदार्पण किया । राजाने भगवान् श्रीहरिका स्मरण करते हुए बचा हुआ अन उस दरिद्ध-नारायणको मेंट कर दिया। इतनेमें ही कई कुत्तोंको साथ छिये एक और मनुष्य अतिथि होकर वहाँ आया और कहने छगा—'राजन्! मेरे ये कुत्ते और मैं भूखा हूँ, भोजन दीजिये।'

हरिभक्त राजाने उसका भी सत्कार किया और आदरपूर्वक

बचा हुआ सारा अन्न कुत्तोंसहित उस अतियिभगवान्के समर्पण-

अत्र, एक मनुष्यकी प्यास बुझ सके—केवल इतना-सा जल वच रहा था। राजा उसको पीना ही चाहते थे कि अकस्मात् एक चाण्डालने आकर दीन-खरसे कहा—'महाराज! मैं वहुत ही यका हुआ हूँ, मुझ अपवित्र नीचको पीनेके लिये योड़ा-सा जल दीजिये!'

उस चाण्डालके दीन-वचन सुनकर और उसे थका हुआ जानकर रन्तिदेवको वड़ी दया आयी और उन्होंने ये अमृतमय वचन कहे—

'मैं परमात्मासे अणिमा आदि आठ सिद्धियोंसे युक्त उत्तम गति या मुक्ति नहीं चाहता, मैं केवल यही चाहता हूँ कि मैं ही सब प्राणियोंके अन्तःकरणमें स्थित होकर उनका दुःख भोग करूँ जिससे उन लोगोंका दुःख दूर हो जाय।'

'इस मनुष्यके प्राण जल विना निकल रहे हैं, यह प्राण-रक्षाके लिये मुझसे दीन होकर जल माँग रहा है, इसको यह जल देनेसे मेरी भूख, प्यास, थकावट, चक्कर, दीनता, क्लान्ति, शोक, विषाद और मोह आदि सब मिट जायँगे।'

इतना कहकर स्वामाविक दयाल राजा रन्तिदेवने स्वयं प्यासके मारे मृतप्राय रहनेपर भी उस चाण्डालको वह जल आदर और प्रसन्ततापूर्वक दे दिया । ये हैं भक्तके लक्षण !

फलकी कामना करनेवालोंको फल देनेवाले त्रिसवननाय ब्रह्मा, विष्णु और महेश ही महाराज रन्तिदेवकी परीक्षा छेनेके लिये मायाके द्वारा क्रमशः ब्राह्मणादि रूप धरकर आये थे। अव राजाका धैर्य और उसकी भक्ति देखकर वे परम प्रसन्न हो गये और उन्होंने अपना-अपना यथार्थ रूप धारणकर राजाको दर्शन दिया । राजाने तीनों देवोंका एक ही साथ प्रत्यक्ष दर्शनकर उन्हें प्रणाम किया और उनके कहनेपर भी कोई वर नहीं माँगा । क्योंकि राजाने आसक्ति और कामना त्यागकर अपना मन केवल भगवान् वासुदेव-में लगा रक्खा था । यों परमात्माके अनन्य भक्त रन्तिदेवने अपना चित्त पूर्णरूपसे केवल ईश्वरमें लगा दिया और परमात्माके साथ तन्मय हो जानेके कारण त्रिगुणमयी माया उनके निकट खप्तके समान छीन हो गयी ! रन्तिदेवके परिवारके अन्य सत्र छोग भी उनके संगके प्रभावसे नारायणपरायण होकर योगियोंकी परम गतिको प्राप्त हुए!



### राजा अम्बरीप

181

सी एक दरिद्र मनुष्यका भोग-पदायों के अभावमें वैराग्यका आश्रय छेकर भगवान्की भक्तिमें छग जाना बहत कुछ सम्भव है, परन्तु जिसके साधारण-से संकेतसे देव-दुर्लभ विचास-सामग्रियोंका समृह अनायास ही एकत्रित हो सकता है, ससागरा पृथिवीके सातों

द्दीपोंपर जिसकी प्रभुताका निष्कण्टक विस्तार है और जिसके धन-ऐम्बर्यादिको कोई सीमा नहीं है, ऐसे एक परम वैभवशाली सम्राट्का अपने समस्त मोग-पदार्थोको तुच्छ और हेय समझकर वैराग्ययुक्त हो आनन्दमय प्रमुकी अनन्य मक्तिमें छग जाना बड़ा ही कठिन कार्य है। साधारण-सा धन और अधिकार मतुष्यको अन्धा बना देता है। कामिनो, काञ्चन और प्रभुत्वमें बड़ी मादकता होती है, बड़े-बड़े बुद्धिमान् पुरुप इनके मदमें मत्त होकर अपना सर्वनाश कर बैठते हैं।

> श्री-मद् बक्र न कोन्ह केहि, प्रभुता विधर न काहि। मृगनयनीके नयन-सर, को अस लागु न जाहि॥ (गोसाई गुलसीदासजी)



दुर्वासाजी अम्बरीपकी शरण आये

परन्तु जो भाग्यवान् जन उस अशरणशरण दीनवन्धुके दरवारमें अपना नाम दीनोंकी श्रेणीमें लिखवाकर शरणागितकी सनद प्राप्त कर लेते हैं, प्रभुकी अनिर्वचनीय अनुकम्पासे उनपर किसी भी मादक पदार्थकी मादकताका कोई असर नहीं होता । वे तो 'जलमें कमल' की तरह लोकदृष्टिसे जगत्में रहते हुए भी सदैव सबसे निर्लेप रहते हैं । भक्तवर अम्बरीप भी एक ऐसे ही परम भाग्यवान् भक्त थे । अम्बरीपजीका चरित्र वड़ा ही पिवत्र है । आप वैवलतमनुके पीत्र महाराज नाभागके सुपुत्र थे और एक विशाल साम्राज्यके अधीखर थे ।

श्रीमद्रागवतमें लिखा है— अम्बरीपो महाभागः सतद्वीपवतीं महीम्। अञ्चयां च श्रियं छञ्ध्वा विभवं चातुलं भुवि॥ (६।४।१४)

सप्तद्दीपमयी पृथिबीका राज्य, कभी शेप न होनेवाळी सम्पदा और अतुळ ऐश्वर्य उनको प्राप्त था, परन्तु वे इस वातको भळीभाँति जानते थे कि यह समस्त ऐश्वर्य खप्तमें देखे हुए पदार्थोंके सदश असत् है, उनको यह भी विदित था कि धन-सम्पत्तिकी प्राप्तिसे मनुष्यको मोह होता है और उसके नाशसे बुद्धि मारी जाती है। वास्तवमें यह सत्य है कि भगवान् वासुदेवके परम भक्त सन्तोंको यह सार! विश्व 'लोप्टवत्स्मृतम्' मिट्टीके ढेळेके समान तुष्छ प्रतीत होने छगता है। इसी दढ़ प्रतीतिके कारण भक्तवर अम्बरीषने अपना सारा जीवन परमात्माके पावन चरणकमळोंमें समर्पण कर दिया था, दिन-रात उनकी समस्त इन्द्रियाँ मनसहित भगवत्-सेवामें छगी रहती थीं। श्रीमङ्गागवतमें कहा है—

स वै मनः कृष्णपदारचिन्द्यो-

र्वचांसि वैकुण्ठगुणातुवर्णने।

करौ हरेर्मन्दिरमार्जनादिख

श्रुति चकाराच्युतसत्कथोद्ये॥

मुकुन्दलिङ्गालयदर्शने दृशौ

तद्दभृत्यगात्रस्पर्शेऽङ्गसङ्गम्

घ्राणं च तत्पादसरोजसौरभे

श्रीमचुलस्या रसनां तद्पिते॥

पादौ हरेः क्षेत्रपदानुसर्पणे

शिरो हपीकेशपदाभिवन्दने।

कामं चदास्ये नतु कामकाम्यया

यथोत्तमस्रोकजनाश्रया रतिः॥

एवं सदा कर्मकलापमात्मनः

परेऽधियक्षे भगवत्यधोक्षजे।

सर्वोत्मभावं विद्धन्महीमिमां

तन्निष्ठविप्राभिहितः शशास ह॥

(श्रीमद्गा० ९। १। १८-२१)

'(राजा अम्बरीषने) अपने मनको मगवान् श्रीकृष्णके चरणकमळों-में, वाणीको उनके गुणानुवाद गानेमें, हाथोंको श्रीहरि-मन्दिरके झाड़ने-बुहारनेमें और कानोंको मगवान् अच्युतकी पवित्र कथाओंके सुननेमें छगाया था।' 'नेत्रोंको भगवान्की म्रिकं दर्शनमें, अङ्गोंको भगवत्सेवकोंके अङ्गोंसे स्पर्श करनेमें, नासिकाको श्रीहरिके चरणकमलोंपर चढ़ी हुई श्रीतुल्सीजीकी सुगन्यको स्पूँघनेमें और रसनाको श्रीहरिके प्रसादका रस लेनेमें लगाया था।'

'पैरोंको श्रीहरिके पवित्र स्थानोंमें जानेमें और मस्तकको श्रीहृपीकेशके चरणोंकी वन्दनामें लगाया था । विपयीजनोंकी भाँति
वे विपय-भोगोंमें लिप्त नहीं थे । ये जो कुछ भी भोग करते सो
सब श्रीहरिका प्रसाद समझकर करते । भगवान्के भक्तोंमें प्रीति हो,
इसलिये वे सब प्रकारके भोगोंको (पहले हरिभक्तोंकी सेवामें
अर्पण करके पीछे खयं) प्रहण करते थे ।'

'अपने समस्त कर्म उस यज्ञपुरुप प्रमात्मा अधोक्षज श्रीकृष्णमें अपण करते हुए और सबका आत्मा भगवान् ही है, ऐसी भावना करते हुए (राजा अम्बरीप) भगवत्-परायण ब्राह्मणोंकी बतळायी हुई रीतिके अनुसार न्यायपूर्वक राज्यका पालन करते थे।'

कैसा आदर्श जीवन है ! जो इस प्रकार अपनी सारी कियाओंको परमात्माके प्रति अपण कर देता है उसीके छिये तो परमात्माको अवतार धारण करके भाँति-भाँतिकी छीछाएँ करनी पड़ती हैं !

राजा अम्बरीपने निष्कामभावसे अनेक वैदिक यज्ञोंका अनुष्टान किया, विविध वस्तुओंके प्रचुर दानसे सर्वन्यापी परमात्माकी सेवा की और वे सब प्रकारकी स्पृहासे मुक्त होकर दिन-रात भगवाग्रेममें निमग्न रहने छगे। खर्गका खुख तो उन्हें अत्यन्त तुच्छ प्रतीत होने छगा। जो छोग अपने शुद्ध हृदयंक खुरम्य सिंहासनपर भगवान् मुकुन्दको विराजित देखते हैं उनको ऐसा अछोकिक आनन्द प्राप्त होता है कि जिसके सामने अन्य समस्त आनन्द अति तुच्छ प्रतीत होने छगते हैं।

जो भाग्यशाली पुरुप हरिप्रेमामृतके मघुराखादको चखकर सन्तुष्ट और अमर हो जाता है, उसकी दृष्टि विपयपूर्ण मोदककी तरफ कदापि नहीं जाती । राजा अम्बरीप भी भगवर्ष्प्रेमसुधाको पानकर गृह, ली, पुत्र, खजन, गज, रय, घोड़े, रल, वल, आभूषण, शलाल, कभी शेप न होनेवाले धनके भण्डार और सर्गादिको तुच्छ तथा मिध्या समझकर केवल भगवज्रक्तिमें लग गये।

राजाकी तो वात ही क्या है, उनके अधीन रहनेवाले समस्त राजकर्मचारी और नगरिनवासियोंने भी देवताओंके प्रिय खर्गकी इच्छाको छोड़कर केवल श्रीहरिके पिवत्र चिर्त्रोंको सुनने-सुनानेमें अपना-अपना मन लगा दिया। इस प्रकार जब राजा अम्बरीपने अपनी प्रजासमेत केवल एक भगवान्का आश्रय ग्रहण कर लिया तब भगवान्को भी उनकी रक्षाका भार ग्रहण करना पड़ा। यही नियम है। जब मनुष्य अपनी सारी चिन्ताओं-का भार उस चिन्ताहरण चतुरचिन्तामणिके चारु चरणकमलोंमें डालकर निश्चिन्त हो जाता है तब भगवान् उसे कहते हैं कि,

'मा शुचः' चिन्ता न करो, तुम्हारा सारा भार मैंने छे छिया ! वड़ी साधनासे ऐसी अवस्था होती है !

भगवान्ने भक्तकी सब प्रकारकी रक्षाके लिये दुष्टद्र्पदलन-कारी सुदर्शनको नियुक्त कर दिया । सुदर्शन प्रमुकी अनुमति पाकर राजदारपर पहरा देने लगा ।

#### [२]

महाराज अम्बरीपकी पतिवता रानी भी पतिकी भाँति भगवान्की पूर्ण अनुरागिणी थी । एक समय राजाने रानीसमेत श्रीकृष्णकी प्रीतिके लिये एक वर्षकी एकादशियोंके व्रतका नियम किया । वर्ष समाप्त होनेपर विधिवत् भगवान्की पूजा की गयी । बहुत बड़ी संख्यामें वस्नाभूषणोंसे सजी हुई गौएँ दान दी गयीं और आदरसहित ब्राह्मणोंको भोजन कराया गया। यह सब कर चुकनेपर राजा पारण करना ही चाहते थे कि ऋषि दुर्वासा अपने शिर्प्योसहित पधारे । अतिथि-सत्कारका महत्त्व जाननेवाले राजाने सव प्रकारसे दुर्वासाजीका सत्कार कर उनसे मोजन करनेके छिये प्रार्थना की । ऋपिने भोजन करना खीकार किया और वे मध्याहका नित्यकर्म करनेके लिये यमुनाजीके तटपर चले गये । द्वादशी केवल एक ही घड़ी वाकी थी, द्वादशीमें पारण न होनेसे व्रत मंग होता है। राजा धर्मसङ्कटमें पड़े और ब्राह्मणोंसे व्यवस्था लेकर हरिभक्त राजाने श्रीहरिका चरणोदक लेकर पारण कर लिया और भोजन करानेके छिये दुर्वासाजीकी वाट देखने छगे । दुर्वासाजी अपनी नित्यक्रियाओंसे निवृत्त होकर राजमन्दिरमें छोटे और अपने तपोबलसे राजाके पारण कर लेनेकी वातको जानकर अत्यन्त क्रोधसे त्यौरी चढ़ाकर अपराधीकी तरह हाय जोड़े सामने खड़े हुए राजासे कहने लगे कि 'अहो ! इस धनमदसे अन्य अधम राजाकी धृष्टता और धर्मके निरादरको तो देखो ! अब यह विप्ण-का भक्त नहीं है। यह तो अपनेको ही ईश्वर मानता है। मुझ अतिथिको निमन्त्रण देकर इसने मुझे भोजन कराये विना ही खयं भोजन कर लिया। इसे अभी इसका फल चखाता हूँ।' यों कहकर दुर्वासाजीने मस्तकसे जटा उखाड़कर जोरसे उसे पृथिवीपर पटकी. जिससे तत्काल कालाग्निके समान कृत्या नामक एक भयानक राक्षसी प्रकट हो गयी और वह अपने चरणोंकी चोटसे पृथिवीको केंपाती हुई तल्बार हाथमें लिये राजाकी ओर झपटी । परन्त राजा निर्भय मनसे ज्यों-के-त्यों खड़े रहे, वे न पीछे हटे और न उन्हें किसी प्रकारका भय हुआ । जो समस्त संसारमें परमात्माको न्यापक समझता है वह किससे डरे और कैसे डरे! वह तो भयानक से-भयानक रूपमें भी उसी मनमोहनकी माघुरीका दर्शन-कर अपनी प्राणपुप्पाञ्जलिसे निरन्तर उसकी पृजा करनेको प्रस्तुत रहता है। वह कहता है--

> तुम्हरे विना नहीं कुछ भी जव तव फिर में किसलिये डह्र ? मरण-साज सज यदि आओ तो चरण पकड़ सानन्द महर्॥

राजा अम्बरीय तो इसी धुनमें मस्त थे । परन्तु भंगवान्ने जिसको पहलेसे ही अपने सेवककी रक्षाके लिये नियुक्त कर रक्खा था, उस सुदर्शनचक्रने कृत्याको उसी क्षण ऐसे भरम कर दिया जैसे प्रचण्ड दावानल कुपित सर्पको भस्म कर डालता है। सुदर्शन इसीसे शान्त नहीं हुआ, वह उन भक्तदोही ऋषि दुर्वासाजीकी खबर टेनेके लिये उनके पीछे चला । चौबेजी आये थे छब्बेजी होने, हो वैठे दुवेजी। छेनेके देने पड़े। दुर्वासा वड़े घवड़ाये और प्राण छेकर भागे । चक्र पीछे-पीछे चला । दुर्वासा दसों दिशाओंमें और चौदहों भुवनोंमें भटके । पाताल, पृथिवी, समुद्र और आकाशमें गये; छोक-छोकपाछ, सुर-सुरेन्द्र और ब्रह्मा-शिव सबके समीप गये परन्त कहीं भी उन्हें ठहरनेको ठौर नहीं मिछी। किसीने भी उन्हें आश्रय और अभयदान नहीं दिया । वे दौड़ते-दौड़ते हैरान हो गये । मुनिको अत्यन्त दुखी जानकर भगवान् श्रीशिवजीने उन्हें वैकुण्ठमें श्रीविष्णुभगवान्के पास जानेका परामर्श दिया। वेचारे वैकुण्ठमें गये और भगवान् श्रीविण्णुके चरणोंमें पड़कर गिड़-गिड़ाते हुए बोले-- हि प्रभो ! मैंने आपके प्रभावको न जानकर आपके भक्तका अपमान किया है। मुझे इस अपराधसे छुड़ाइये। आपके नामकीर्तन मात्रसे ही नरकके जीव भी नरकके कछोंसे छुट जाते हैं । अतएव मेरा अपराध क्षमा कीजिये ।'

भगवान् भगुको लात सह सकते हैं, परन्तु भक्तका तिरस्कार नहीं सह सकते । दुर्वासाजीको भगवान्की ओरसे जो उत्तर मिला उससे सचे भक्तको अतुल्नीय महिमा संसारमें सदाके लिये स्थापित हो गयी । भगवान्ने कहा---

अहं भक्तपराधीनो हाखतन्त्र इव द्विज ।
साधुभिर्त्रस्तहृद्यो भक्तेर्भकजनित्रयः ॥
नाह्मात्मानमाशासे मङ्गकः साधुभिर्विना ।
श्रियं चात्यन्तिकों ब्रह्मन् येपां गतिरहं परा ॥
(श्रीमद्वा० ६ । ६ । ६ ३ - ६ ६ )

'हे ब्रह्मन्! में भक्तके अधीन हूँ, त्वतन्त्र नहीं हूँ, मुझे भक्तजन वड़े प्रिय हैं। मेरे हृदयपर उनका पूर्ण अधिकार है। जिन्होंने मुझको ही अपनी परम गित माना है उन अपने परम भक्त साधुओं के सामने मैं अपनी आत्मा और सम्पूर्ण श्री (या अपनी छदमी) को भी कुछ नहीं समझता।' भगवान्ने फिर कहा—

'जो भक्त ( मेरे लिये ) ल्ली, पुत्र, घर, परिवार, घन, प्राण, इहलोक और परलेक सबको त्यागकर केवल मेरा ही आश्रय लेते हैं उन्हें मैं कैसे छोड़ सकता हूँ ? जैसे पतित्रता लो अपने शुद्ध प्रेमसे श्रेष्ठ पतिको वशमें कर लेती है उसी प्रकार मुझमें चित्त लगानेवाले सर्वत्र समदशों साधुजन भी अपनी शुद्ध भक्तिसे मुझे अपने वशमें कर लेते हैं। काल पाकर नष्ट होनेवाले स्वर्गीद लोकोंकी तो गिनती ही क्या है, मेरी सेवा करनेपर उन्हें जो चार प्रकारकी ( सालोक्य, सामीप्य, सारूप्य और सायुज्य )

मुक्ति मिळती है, उनको भी वे ब्रहण नहीं करते ! मेरे प्रेमके सामने वे सबको तुच्छ समझते हैं । इसळिये हे ब्रह्मन्—

> साधवो हृद्यं महां साधूनां हृद्यं त्वहम्। मद्द्यत्ते न जानन्ति नाहं तेम्यो मनागिष॥ (श्रीमद्भा० ६। ४। ६८)

'साधु मेरा इदय है और मैं उन साधुओंका इदय हूँ। वे मेरे सिवा और किसीको नहीं जानते तो मैं भी उनके सिवा और किसीको नहीं जानता।'

इस प्रकार भक्तोंका और अपना नाता वतलाकर अन्तमें भयभीत हुए दुर्वासाजीसे अपनी स्वामाविकी दयाके कारण भगवान्ने कहा—

> ब्रह्मंस्तद्गच्छ भद्रं ते नाभागतनयं नृपम्। क्षमापय महाभागं ततः शान्तिर्भविष्यति॥ (श्रीमद्गा० ६। ४। ७१)

'हे ब्रह्मन् ! तुम्हारा कल्याण हो । तुम उसी महाभाग नाभागपुत्र राजा अम्बरीपके समीप जाओ और उससे क्षमा माँगो, तभी तुमको शान्ति मिळेगी ।' भगवान्की आज्ञा पाकर दुर्वीसाजी छोट चले।

#### [ ३ ]

इधर साधुहृदय क्षमाम् ति अम्बरीपकी विचित्र अवस्था थी। जबसे दुर्वासाजीके पीछे चक्र चला था तभीसे राजा अम्बरीप ऋषिके सन्तापसे सन्तप्त हो रहे हैं। साधुका हृदय मक्खनसे भी वढ़कर कोमल होता है। मक्खन खर्य ताप पानेपर पिघलता है परन्तु साधुका हृदय तो दृसरेके तापसे द्रवित हुआ जाता है। निज परिताप द्रवे नवनीता। परदुख द्रवहिं सुसन्त पुनीता॥

अम्बरीपजीने मनमें सोचा, ब्राह्मण भूखे गये हैं और मेरे ही कारण उन्हें मृत्युमयसे ब्रस्त होकर इतना दोड़ना पड़ रहा है, इस अवस्थामें मुझे भोजन करनेका क्या अधिकार है। यों विचारकर राजाने उसी क्षणसे अन्न त्याग दिया और वे केवल जल पीकर रहने लगे। दुर्वासाजीके लौटकर आनेमें पूरा एक वर्ष बीत गया परन्तु अम्बरीपजीका बत नहीं टला। दुर्वासाके दर्शनकी इच्छासे राजा तबतक केवल जलपर ही रहे।

दुर्वासाजीने आते ही राजाके चरण पकड़ लिये। राजाको वड़ा सङ्कोच हुआ। ब्राह्मणको सङ्कटमें पड़े जानकर राजाका सन्ताप और भी वढ़ गया। उन्होंने वड़ी विनयके साथ अर्ययुक्त वाणीसे सुदर्शनकी स्तुतिकर उसे शान्त किया। दुर्वासाजी भयानक मृत्युभयसे मुक्त हुए और उनके चेहरेपर हर्प और कृतज्ञताके चिह्न स्पष्टक्रपसे प्रकट हो गये। दुर्वासाजी आशीर्वाद देते हुए वोले—

'अहो ! आज मैंने भगवान्के दासोंका महत्त्व देखा । मैंने तुम्हारा इतना अपराध किया, तो भी तुमने मेरे कल्याणकी ही चेष्टा की । जिन छोगोंने भक्तवत्सल भगवान्को अपने वशमें कर लिया है उनके लिये कोई भी कार्य दुष्कर नहीं तथा कोई भी त्याग दुस्त्यज नहीं है । जिसके नामश्रवण मात्रसे मनुष्य पापोंसे छूट जाता है उस तीर्थपाद श्रीहरिके दासके लिये कौन-सा कार्य करना शेप रहा है ?

'हे राजन् । तुम बड़े दयालु हो, तुमने मेरे प्रति बड़ी दया की है, मेरे अपराधकी ओर कुछ भी न देखकर तुमने मेरे प्राण बचाये हैं !' ऋषिके इन वाक्योंसे अम्बरीपके मनमें कोई अभिमान नहीं हुआ । जगत्में अपनी जरा-सी झूठी बड़ाई भी सुनकर छोग फूछ जाते हैं परन्तु अम्बरीपने सची बातें सुनकर भी यही सोचा कि यह सब भगवत्कृपाका ही प्रभाव है ।

विज्ञ पाठक और पाठिकाओ ! च्यान दीजिये इस चरित्रपर, यह हैं सचे भक्तके सुन्दर छक्षण । अपकार करनेवाछेका भी उपकार करना, दुःख देनेवाछेको भी सुख पहुँचाना, काँटा चुभानेवाछेको भी कोमछ कुसुम देना और मारनेवाछेको भी बचाना ! धन्य है !!

तदनन्तर राजाने वह आदरसे दुर्वासाजीके चरणयुग्लोंको छूकर उन्हें आदरपूर्वक भोजन कराया एवं उनके चले जानेके वाद ब्राह्मणभोजन करवाकर शेप वचे हुए पवित्र अनको प्रसादरूपसे ग्रहण किया ।

इसी प्रकार राजा अम्बरीय अपने समस्त कर्म परमात्मा वासुदेवको अपण करते हुए उनकी भक्तिमें छगे रहे। तदनन्तर उन्होंने राज्यका भार अपने पुत्रोंको सौंपकर आत्मखरूप भगवान् वासुदेवमें मन छगाकर वनमें प्रयाण किया और अन्तमें गुणोंसे अतीत होकर वे परम कल्याणको प्राप्त हो गये!

वोलो भक्त और उनके भगवान्की जय!



भीप्मपितामह

अक्रिणातीने अपनी प्रतिभा तोङ्ग्द्र भीष्मकी रम्गी

## भीष्मपितामह

## <del>---€€€€</del>+---

परित्यजेयं त्रेलोक्यं राज्यं देवेषु वा पुनः। यद्वाप्यधिकमेताभ्यां न तु सत्यं कथञ्चन॥

(भीष्म)



कराज भीष्मिपतामह महाराज शान्तनुके औरस पुत्र थे और गंगादेवीके गर्भसे उत्पन्न हुए थे। वशिष्ट ऋपिके शापसे आठों वसुओंने मनुष्ययोनिमें अवतार लिया था, जिनमें सातको तो गंगा जीने जन्मते ही जलके प्रवाहमें वहा-कर शापसे छुड़ा दिया। धो नामक वसुके

अंशावतार भीष्मको राजा शान्ततुने रख लिया । गंगादेवी पुत्रको उसके पिताके पास छोड्कर चली गयीं । वालकका नाम देवत्रत रक्खा गया ।

दासके द्वारा पालित हुई सत्यवतीपर मोहित हुए धर्मशील राजा शान्तनुको विपादयुक्त देखकर युक्तिसे देवव्रतने मन्त्रियोंद्वारा पिताके दुःखका कारण जान लिया और पिताकी प्रसन्नताके लिये

ह 'में त्रिलोकीका राज्य छोड़ सकता हूँ, देवताओंका राज्य भी छोड़ सकता हूँ और जो इन दोनोंसे अधिक है उसे भी छोड़ सकता हूँ, पर सत्य कभी नहीं छोड़ सकता।'

सत्यवतीके धर्मिता दासके पास जाकर उसकी इच्छानुसार 'राजिसंहासनपर न वैठने और आजीवन ब्रह्मचर्य पाल्नेकी' कठिन प्रतिज्ञा करके पिताका सत्यवतीके साथ विवाह करवा दिया। पितृभक्तिसे प्रेरित होकर देवव्रतने अपना जन्मिस राज्याधिकार छोड़कर सदाके छिये स्त्रीसुखका भी पिरत्याग कर दिया, इसिछिये देवताओंने प्रसन्न होकर पुष्पवृष्टि करते हुए देवव्रतका नाम भीष्म रक्खा। पुत्रका ऐसा त्याग देखकर राजा शान्तनुने भीष्मको वरदान दिया कि, 'त् जवतक जीना चाहेगा तवतक मृत्यु तेरा बाल भी बाँका नहीं कर सकेगी, तेरी इच्छामृत्यु होगी।' निष्काम पितृभक्त और आजीवन अस्खित ब्रह्मचारीके छिये ऐसा होना कौन बड़ी वात है ? कहना नहीं होगा कि भीष्मने आजीवन प्रतिज्ञाका पालन किया!

भीष्मजी बड़े ही बीर योद्धा ये और उनमें क्षत्रियोंके सन गुण मौज्द थे। गीता (१८। ४३) में क्षत्रियोंके ये स्वामाविक गुण कहे हैं कि—

शीर्यं तेजो धृतिर्दाक्ष्यं युद्धे चाप्यपलायनम्। दानमीश्वरभावश्च क्षात्रं कर्म स्वमायजम्॥ अशीत् 'वीरता, तेज, धैर्य, कुशल्ता, युद्धसे कमी न हटना, दान और ऐश्वर्यभाव—ये क्षत्रियोंके स्वामाविक कर्म हैं।'

भोष्मजीमें क्षत्रियोचित ये सव गुण प्रकट थे। वीरम्र्ति क्षत्रिय-कुल-संहारक परशुरामजीसे इन्होंने शख़विद्या सीखी थी। जिस समय परश्रामजीने भीष्मजीसे यह आग्रह किया कि तुम काशिराजकी कन्या अम्बासे विवाह कर हो, उस समय भीष्मजीने ऐसा करनेसे विल्कुल इनकार कर दिया और वड़ी नम्नतासे गुरुका सम्मान करते हुए अपनी खामाविक श्राता और तेजभरे शब्दों-में कहा कि—

> न मयान्नाऽप्यनुकोशान्नाऽर्थलोभान्न काम्यया। सात्रं धर्ममहं जह्यामिति मे व्रतमाहितम्॥ (महा० उद्योग० १७८।३४)

'भय, दया, धनके छोभ और कामनासे मैं कभी क्षात्रधर्मका त्याग नहीं कर सकता, यह मेरा सदाका व्रत है।'

परशुरामजीको बहुत कुछ समझानेपर भी जब वे नहीं माने और धमकी-पर-धमकी देने छगे, तब भीष्मने कहा—आप कहते हैं कि मैंने अकेछे ही इस छोकके सारेक्षत्रियोंको इक्कीस बार जीत छिया था, उसका कारण यही है कि—

न तदा जातवान् भीष्मः क्षत्रियो वापि महिधः।

उस समय भीष्म या भीष्मके समान किसी क्षत्रियने पृथिवीपर जन्म नहीं लिया या, पर अब मैं आपके अभिमानको चूर्ण कर दूँगा, इसमें कोई सन्देह नहीं है।

'व्यपनेप्यामि ते दर्प युद्धे राम! न संशयः॥' परशुरामजी कुपित हो गये। युद्ध छिड़ गया और लगातार तेईस दिनोंतक भयानक युद्ध होता रहा, परन्तु परशुरामजी भीष्मको परास्त नहीं कर सके । ऋषियों और देवताओंने आकर दोनोंको समझाया, परन्तु भीष्मने क्षत्रिय-धर्मके अनुसार शस्त्र नहीं छोड़े । उन्होंने कहा—

मम व्रतमिदं लोके नाहं युद्धात् कदाचन ॥ विमुखो विनिवर्त्तेयं पृष्ठतीऽभ्याहतः शरैः। नाहं लोभान्न कार्पण्यान्न भयान्नार्थकारणात्॥ त्यजेयं शाश्वतं धर्ममिति मे निश्चिता मितः। (महा॰ उद्योग॰ १८५। २५। २७)

'मेरी यह प्रतिज्ञा है कि मैं युद्धमें पीठ दिखाकर पीछेसे बाणोंका प्रहार सहता हुआ कभी निवृत्त नहीं होऊँगा । लोभ, दीनता, भय और अर्थ आदि किसी कारणसे भी मैं अपना सनातनधर्म नहीं छोड़ सकता, यह मेरा दृढ़ निश्चय है।'

इक्कीस बार पृथिवीको क्षत्रियहीन करनेवाले अमित तेजस्वी परशुराम भीष्मको जीत नहीं सके, अन्तमें देवताओंने वीचमें पड़कर युद्ध बन्द करवाया परन्तु भीष्मकी प्रतिज्ञा भङ्ग न हुई!

जब सत्यवतीके दोनों पुत्र मर गये, भरतवंश और राज्यका कोई आधार नहीं रहा तब सत्यवतीने भीष्मसे राजगदी स्त्रीकार करने या पुत्रोत्पादन करनेके छिये कहा । भीष्म चाहते तो निष्कछङ्क कहळाकर राज्य और स्त्रीका सुख अनायास भोग सकते थे, परन्तु अपनी प्रतिज्ञाका पालन करनेके लिये मनुष्यके मनको अत्यन्त आकर्षित करनेवाले इन दोनों भोगोंपर उन्होंने लात मार दी । सत्यवतीके बहुत आग्रह करनेपर भीष्मने स्पष्ट कह दिया कि 'माता ! त् इसके लिये आग्रह न कर । पश्चमहाभूत चाहे अपना गुण छोड़ दें, सूर्य और चन्द्रमा चाहे अपने तेज और शीतलताको त्याग दें, इन्द्र और धर्मराज अपना बल और धर्म छोड़ दें परन्तु तीनों लोकोंके राज्यमुख या उससे भी अधिकके लिये मैं अपना प्रिय सत्य कभी नहीं छोड़ सकता ।'

भीष्मजीने दुर्योधनकी अनीति देखकर उसे कई बार मीठे-कड़े शब्दोंमें समझाया था, पर वह नहीं समझा और जब युद्धका समय आया तब पाण्डवोंकी ओर मन होनेपर भी भीष्मने बुरे समयमें आश्रयदाताकी सहायता करना धर्म समझकर कौरवोंके सेनापित बनकर पाण्डवोंसे युद्ध किया । वृद्ध होनेपर भी उन्होंने दस दिनतक तरुण योद्धाकी तरह छड़कर रणभूमिमें अनेक बड़े-बड़े बीरोंको सदाके छिये सुछा दिया और अनेकोंको घायछ किया । कौरवोंकी रक्षा असछमें भीष्मके कारण ही कुछ दिनोंतक हुई । महाभारतके अठारह दिनोंके सारे संग्राममें दस दिनोंका युद्ध अकेछे भीष्मजीके सेनापितत्वमें हुआ, शेष आठ दिनोंमें कई सेनापित बदछे । इतना होनेपर भी भीष्मजी पाण्डवोंके पक्षमें सत्य देखकर उनका मंगछ चाहते और यह मानते थे कि अन्तमें जीत पाण्डवोंकी होगी ।

भीष्मजी ज्ञानी, दृढ़प्रतिज्ञ, धर्मविद्, सत्यवादी, विद्वान्, राजनीतिज्ञ, उदार, जितेन्द्रिय और अप्रतिम योद्धा होनेके साथ ही भगवान्के अनन्य भक्त थे । श्रीकृष्णमहाराजको साक्षात् भगवान्के रूपमें सबसे पहले भीष्मजीने ही पहचाना या। धर्मराजके राजसूय यज्ञमें युधिष्ठिरके यह पूछनेपर कि 'अप्रपूजा किसकी होनी चाहिये,' भीष्मजीने स्पष्ट शब्दोंमें कह दिया कि 'तेज, वल, पराक्रम तथा अन्य सभी गुणोंमें श्रीकृष्ण ही सर्वश्रेष्ट और सर्वप्रयम पूजा पाने योग्य हैं।' भीष्मकी आज्ञासे सहदेवके द्वारा भगवान् श्रीकृष्णकी पूजा होनेपर जब शिशुपाल आदि राजा विगड़े और उत्तेजित होकर कहने रुगे कि 'इस घमण्डी वृढ़ेको पशुकी तरह काट डालो या इसे खौलते हुए तेलकी कड़ाहीमें डाल दो' तव भीष्मने कुछ भी न घत्रराकर खाभाविक तेजसे तमककर कहा कि 'हम जानते हैं श्रीकृष्ण ही समस्त लोकोंकी उत्पत्ति और विनाशके कारण हैं, इन्होंके द्वारा यह चराचर विश्व रचा गया है, यही अन्यक्त प्रकृति, कर्ता, सर्वभूतोंसे परे सनातन ब्रह्म हैं, यही सबसे बड़े पूजनीय हैं और जगत्के सारे सद्गुण इन्हीं में प्रतिष्ठित हैं । सव राजाओंका मान मर्दनकर हमने श्रीकृष्णकी अग्रपूजा की है, जिसे यह मान्य न हो वह श्रीकृष्णके साथ युद्ध करनेको तैयार हो जाय । श्रीकृष्ण सवसे वड़े हैं, सबके गुरु हैं, सबके वन्धु हैं और सब राजाओंसे पराक्रममें श्रेष्ठ हैं, इनकी अप्रपूजा जिन्हें अच्छी नहीं लगती उन मूर्खोंको क्या समझाया जाय ?'

यझमें विध्नकी सम्भावना देखकर जब धर्मराजने भीष्मसे यज्ञरक्षाका उपाय पूछा तब भीष्मने दृढ़ निश्चयके साथ कह दिया— 'युधिष्ठिर! तुम इसकी चिन्ता न करो, शिशुपालकी खबर श्रीकृष्ण आप ही ले लेंगे।' अन्तमें शिशुपालके सौ अपराध पूरे होनेपर भगवान् श्रीकृष्णने वहीं उसे चक्रसे मारकर अपनेमें मिला लिया!

महाभारत-युद्धमें भगवान् श्रीकृष्ण शख प्रहण न करनेकी प्रतिज्ञा करके सम्मिछित हुए थे। वे अपनी भक्तवत्सछताके कारण सखाभक्त अर्जु नका रथ हाँकनेका काम कर रहे थे। वीचहीमें एक दिन किसी कारणवश भीष्मने यह प्रण कर छिया, 'भगवान्-को शख प्रहण करवा दूँगा।' सूरदासजी भीष्मप्रतिज्ञाका वड़ा सुन्दर वर्णन करते हैं—

थाज जो हरिहिं न सस्त गहाऊँ।
तो लाजों गंगा जननीको, सांतनु-स्रुत न कहाऊँ॥
स्यन्दन खंडि महारथ खंडों, किपध्वजसिहत डुलाऊँ।
इती न करों सपथ मोहिं हरिकी छित्रिय गतिहिंन पाऊँ॥
पाण्डवदल सनमुख है धाऊँ सरिता रुधिर बहाऊँ।
स्रदास रनभूमि विजय विन जियत न पीठ दिखाऊँ॥

भीष्मने यही किया । भगवान्को अपनी प्रतिज्ञा तोड़नी पड़ी । जगत्पति पीताम्बरधारी वासुदेव श्रीकृष्ण वार-वार सिंहनाद करते हुए हाथमें रथका ट्टा चक्का छेकर भीष्मकी ओर ऐसे दौड़े जैसे वनराज सिंह गरजते हुए विशाल गजराजकी ओर दौड़ता है।

भगवान्का पील दुपट्टा कन्धेसे गिर पड़ा । पृथिवी कॉंपने लगी । सेनामें चारों ओरसे 'मीप्म मारे गये' 'मीप्म मारे गये' की आवाज आने लगी । परन्तु इस समय भीष्मको जो असीम आनन्द था उसका वर्णन करना सामध्येके वाहरकी बात है । भगवान्की भक्तवस्तलतापर सुग्ध हुए भीष्म लनका खागत करते हुए बोले—

पह्योहि पुण्डरीकाक्ष देवदेव नमोस्तु ते।
मामद्य सात्वतश्रेष्ठ पातयस्य महाहवे॥
त्वया हि देवसंग्रामे हतस्यापि ममानघ।
श्रेय एव परं छुण्ण लोके भवति सर्वतः॥
सम्मावितोऽसि गोविन्द श्रेलोक्येनाय संयुगे।
प्रहारस यथेष्टं वे दासोऽसि तव चानध॥

अर्थात् 'हे पुण्डरीकाक्ष ! आओ, आओ ! हे देवदेव !! तुमको मेरा नमस्कार है । हे पुरुपोत्तम ! आज इस महायुद्धमें तुम मेरा वध करो ! हे परमात्मन् ! हे कृष्ण ! हे निष्पाप ! हे गोविन्द ! तुम्हारे हाथसे युद्धमें मरनेपर मेरा अवस्य ही सब प्रकारसे परम कल्याण हो जायगा । में आज बैठोक्यमें सम्मानित हूँ । हे पापरहित ! मुझपर तुम युद्धमें इच्छानुसार प्रहार करो, में तुम्हारा दास हूँ ।'

अर्जु नने पीछेसे दौड़कर भगवान्के पैर पकड़ लिये और उन्हें छौटाया । भगवान् तो अपने भक्तकी प्रतिज्ञा सत्य करनेकी दौड़े थे, भीष्मका वध तो अर्जुनके हायसे ही होना था ! अन्तमें शिखण्डीके सामने वाण न चलानेके कारण अर्जुन-के वाणोंसे विंधकर भीष्म शरशस्यापर गिर पड़े । भीष्म बीरोचित शस्यापर सोये थे, उनके सारे, शरीरमें वाण विंधे थे, केवल सिर नांचे लटकता था । उन्होंने तिकया माँगा, दुर्योधनादि नरम-नरम तिकया लाने लगे । भीष्मने अन्तमें अर्जुनसे कहा— चत्स ! मेरे योग्य तिकया दो । अर्जुनने शोक रोककर तीन वाण उनके मत्तकके नीचे इस तरह मारे कि सिर तो ऊँचा उठ गया और वे वाण तिकयाका काम देने लगे । इससे भीष्म वड़े प्रसन्न हुए और वोले कि—

श्रयनस्यानुरूपं मे पाण्डवोपहितं त्वया।
यद्यनयथा प्रपद्येथाः श्रपेयं त्वामहं रुपा॥
एवमेव महायाहो धर्मेषु परितिष्ठता।
स्वप्तव्यं श्रवियेणाऽऽजी शरतरुपगतेन वै॥
(महा० भीष्म० १२० । ४८-४६)

अर्थात् 'हे पुत्र अर्जुन! तुमने मेरे रणशय्याके योग्य ही तिकया देकर मुझे प्रसन्न कर लिया। यदि तुम मेरी वात न समझ कर दृसरा तिकया देते तो में नाराज होकर तुम्हें शाप दे देता। क्षात्रधर्ममें दृढ़ रहनेवाले क्षत्रियोंको रणाङ्गणमें प्राण-त्याग करने-के लिये इसी प्रकारकी वाणशय्यापर सोना चाहिये।'

भीष्मजी शरशय्यापर वाणोंसे घायल पड़े थे, यह देखकर अनेक कुशल शक्ष्वेद्य बुलाये गये कि वे वाण निकालकर मरहम-पड़ी करके घावोंको ठीक करें, पर अपने इष्टरेच भगनान् श्रीकृष्णको सामने देखते हुए मृत्युकी प्रनीक्षाने बीर्शस्यापर शान्तिने सीये हुए भीष्मजीने कुछ भी इलाज न कराकर उन्हें सम्मानपूर्वक कीटा दिया। धन्य वीरता और धन्य धीरना!

जिस प्रकार अटल और हद होकर भीष्मणीने आजन्म अपने सत्य, धर्म और प्रतिदाका पालन किया यह कभी भूलने-बाली बात नहीं है। ऐसे अद्वितीय बीरका सम्मान करनेके लिये ऋपियोंने नित्य-तर्पणमें भी भीष्मिपितामहके लिये जला प्रति देने-का इस प्रकार विशेषद्धपरे विधान किया कि—

> चैयाव्रपदगोत्राय साङ्ग्रतप्रवराय च। अपुत्रिणे ददाम्येतज्ञलं भीष्माय धर्मणे॥

तर्पणमें क्षत्रिय ही नहीं, ज्ञासण भी भीष्मिपतामहको जलाजलि देते हैं । वास्तवमें यह तर्पण करना भीष्मिपनामहकी और भारतके छोगोंका सदाके छिये उनकी याद बनाये रखना है ।

भीप्मजीका वह शरीर गया, परन्तु जवतक भारतका नाम है, जवतक भीष्मिपितामहकी अर्लाकिक दिन्य वाणीसे भरे हुए महाभारतके शान्ति और अनुशासनपर्व उपलब्ध होते हैं तयतक उनकी अक्षय अमरता कभी मिट नहीं सक्षरी । भारतवारियोंकी उनके दिन्य उपदेशोंसे प्री तरह लाभ उठाकर अपने जीवनकी निष्काम प्रेमभावसे भगवान्की सेवामें लगाकर सफलकरना चाहिये। आठ दिनोंके बाद युद्ध समाप्त हो गया । धर्मराजका राज्यामिपेक हुआ । एक दिन युधिष्ठिर भगवान् श्रीकृष्णके पास गये और दोनों हाथ जोड़कर पळङ्गके पास खड़े हो गये, प्रणाम करके मुस्कुराते हुए युधिष्ठिरने भगवान्से कुशळ-क्षेम पृछा परन्तु कोई उत्तर नहीं मिळा । भगवान्को इतना ध्यानमगन देखकर धर्मराज बोळे—'प्रभो ! आप किसका ध्यान करते हैं ? मुझे वतळाइये, मैं आपके शरणागत हूँ, भक्त हूँ ।' भगवान्ने उत्तर दिया—'धर्मराज ! शरशय्यापर सोते हुए नरशार्द्छ भीष्म मेरा ध्यान कर रहे थे, उन्होंने मुझे स्मरण किया था इसळिये मैं भीष्मका ध्यान कर रहा था । भाई ! इस समय मैं मनद्वारा भीष्मके पास गया था ।'

फिर भगवान्ने कहा कि 'युधिष्ठिर! वेद और धर्मके सर्वोपिर ज्ञाता नैष्ठिक ब्रह्मचारी महान् अनुभवी कुरुकुल्सूर्य पितामहके अस्त होते ही जगत्का ज्ञानसूर्य भी निस्तेज हो जायगा। अतएव वहाँ चलकर कुछ उपदेश ग्रहण करना हो तो कर लो।'

युविष्ठिर श्रीकृष्ण महाराजको साथ छेकर भीष्मके पास गये । सव वड़े-वड़े व्रह्मवेत्ता ऋपि-मुनि वहाँ उपस्थित थे । भीष्मने भगवान्को देखकर प्रणाम और स्तवन किया । श्रीकृष्णने भीष्मसे कहा कि 'उत्तरायण आनेमें अभी तीस दिनकी देर है, इतनेमें आपने धर्मशास्त्रका जो ज्ञान सम्पादन किया है वह युधिष्ठिरको सुनाकर इनके शोकको दृर कीजिये।' भीष्मने कहा—'प्रभो !

मेरा शरीर वाणोंके घावोंसे न्यायुत्र हो रहा है, मन-बुद्धि चन्नर है, बोलनेकी जिक्त नहीं है, बारम्बार मृच्छी आती है, केवल आपकी कृपासे ही अवतक जी रहा हूँ, फिर आप जगद्गुरुके सामने मैं शिष्य यदि कुछ कहूँ तो वह भी अविनय ही है। मुझसे बोला नहीं जाता, क्षमा करें।' प्रेमसे छलकर्ना हुई आँखेंसि भगवान् गद्गद होकर बोळे-- भाष्म ! तुम्हारा ग्लानि, मुर्च्छा, दाह, व्यथा, क्षुचा, हैश और मोह सब मेरी कृपासे अभी नष्ट हो जायँगे, तुम्हारे अन्तःकरणमें सव प्रकारके ज्ञानकी स्फुरणा होगी, तुम्हारी वुद्धि निश्चयात्मिका हो जायगी, तुम्हारा मन नित्य सत्त्वगुणमें स्थिर हो जायगा, तुम धर्म या जिस किसी भी विद्याका चिन्तन करोगे, उसीको तुम्हारी दुद्धि वताने छगेगी ।' श्रीकृष्णने फिर कहा कि, 'मैं खयं इसीछिये उपदेश न करके तुमसे करवाता हुँ जिससे मेरे भक्तकी कीर्ति और यश बढ़े।' भगवत्-प्रसादसे भीष्मके शरीरकी सारी वेदनाएँ उसी समय नष्ट हो गयीं, उनका अन्तःकरण साववान और दुद्धि सर्वया जागृत हो गयी ।

- ब्रह्मचर्य, अनुमव, ज्ञान और भगवद्गक्तिके प्रतापसे अगाध ज्ञानी भीष्म जिस प्रकार दस दिनोंतक रणमें तरुण उत्साहसे झूमे थे, उसी प्रकारके उत्साहसे युधिष्टिरको आपने धर्मके सब अङ्गोंका पूरी तरह उपदेश दिया और उनके शोक-सन्तत हृदयको शान्त कर दिया। इस प्रकार भगवान्के सामने, ऋपियोंके समृहसे घिरे हुए धर्मचर्चा करते-करते जब उत्तम उत्तरायणकाल आया तो भीष्मजी मौन हो गये और उन्होंने पीताम्बरधारी भगवान् श्रीकृष्णमें पूरी तरह मन लगा दिया और इस प्रकार उनकी स्तुति करने लगे—--

इति मतिरुपकरिपता चितृष्णा
भगवति सात्वतपुङ्गवे विभृम्नि ।
स्वसुम्नमुपगते कचिद्विहर्तुं
प्रकृतिमुपेयुपि यद्भवप्रवाहः॥३२॥

त्रिभुवनकमनं तमालवर्णं रविकरगीरवराम्बरं द्र्धाने।

वपुरलक्कुलावृताननार्थ्यं विजयसधे रतिरस्तु मेऽनवद्या ॥ ३३ ॥

युधि तुरगरजोविधूम्रविष्यक्-कचलुलितश्रमवार्यलङ्कतास्ये ।

मम निशितशराचभिद्यमान-त्वचि चिलक्ष्टकवचेऽस्तु कृष्णशातमा॥ ३४॥

सपदि सिववचो निशम्य मध्ये निजपरयोर्वलयो रथं निवेश्य।

स्थितवति परसेनिकायुग्झ्णा हतवति पार्थसखे रतिर्ममास्तु॥ ३५॥

व्यवहितपृतनामुखं निरीक्ष्य स्रजनवधाद्विमुखस्य दोपवुद्धघा । कुमतिमहरदातमविद्यया य-

श्चरणरतिः परमस्य तस्य मेऽस्तु ॥ ३६ ॥

खनिगममपहाय मत्प्रतिद्या-

मृतमधिकर्तुमवप्छुतो रथस्यः।

**धृतरथचरणोऽ**म्ययाचळद्गु-

र्हरिदिव इन्तुमिमं गतोत्तरीयः॥ ३७॥

शितविशिखहतो विशीर्णदंशः

क्षतजपरिष्ठुत आततायिनो मे।

प्रसममभिससार मह्यार्थं

स भवतु मे भगवान्गतिमु कुन्द्ः ॥३८॥

विजयरथकुटुम्व आत्ततोत्रे

धृतहयरिमनि तिन्द्रयेक्षणीये।

भगवति रतिरस्तु मे मुमूर्पी-

र्यमिह निरीक्ष्य हता गताः खरूपम् ॥३६॥

**ळळितगतिविळासवल्गुहास**-

प्रणयनिरीक्षणकिएतोरुमानाः।

कृतमनुकृतवत्य उनमदान्धाः

प्रकृतिमगन्किल यस्य गोपवध्वः॥४०॥

मुनिगणनृपवर्यसङ्कुलेऽन्तः-

सदैसि युधिष्ठिरराजसूय एपाम्।

अर्हणमुपपेद ईक्षणीयो

मम इशिगोचर एप आविरात्मा ॥४१॥

तमिममहमजं शरीरभाजां हदि हदि घिष्ठितमात्मकल्पितानाम्। नेक्सार्क्यके ਧੁਨਿਵਸ਼ਸ਼ਿਸ਼ समधिगतोऽसि विधूतमेदमोहः ॥४२॥

(श्रीमद्गा०१।९)

अर्थात् 'मैंने इस तरह उन यादवपुङ्गव एवं सर्वश्रेष्ठ भगवान् श्रीकृष्णमें कामनारहित वृद्धि अर्पित कर दी है, जिन आनन्दमय ब्रह्मसे प्रकृतिका संयोग होनेपर यह संसार चलता है ॥ ३२॥ त्रिस्वन-सुन्दर एवं तमाल-तरुके समान स्यामशरीर और सूर्य-किरणके-से गौरवर्ण सुन्दर वलको धारण किये और अलकावलिसे आवृत सुशोभित मुख-कमल्वाले अर्जुनके मित्र श्रीकृष्णमें मेरी निष्काम भक्ति हो ॥ ३३ ॥ युद्धमें घोड़ोंकी रज पड़नेसे धृम्रवर्ण एवं चञ्चल अलकावली और श्रमजनित प्रस्वेद-विन्दुओंसे अलंकृत है मुख जिनका, और मेरे तीक्ष्ण वाणोंसे कवच कट जानेपर भिन्न हो रही है त्वचा जिनकी, ऐसे भगवान् श्रीकृष्णमें मेरा मन रमण करे ॥३ ॥ सखाके कहनेपर शीघ्र हो अपनी-परायी दोनों सेनाओंके बीचमें रय स्थापित करके शत्रुपक्षकी सेनाके वीरोंकी आयु उनकी ओर देखकर ही जिन्होंने हर छी उन अर्जुनके मित्र श्रीकृष्णमें मेरा मन रमे ॥३५॥ सम्मुख स्थित शत्रुसेनामें आगे खजनोंको मरने-मारने-पर उद्यत देखकर जब अर्जुन खजन-वधको दोप समझकर धनप-बाण त्यागकर खजन-वधसे निवृत्त हो गये तव जिन्होंने

आत्मज्ञानका उपदेश कर्ने। अर्जुनकी उनुकियो एर लिया उन परमेश्वर श्रीकृष्णके चरण-क्रमलेमिं मेरी रनि हो ॥ ३६ ॥ युक्से भी शक्ष नहीं प्रहण करोंगा' अपनी इस प्रनिद्धानी त्यागकर भी श्रीकृष्णके शरा ग्रहण करा हैंगां मेरी इस प्रसिद्धको साथ करनेके खिये रपसे कृदकार रथका चका हाधने देकार को मुझे मारनेकी **इस** तरह वेगसे दोड़े जैसे हाथांके मारनेकी लिए दीएना है तब प्रथियी उनके प्रतिपदमें काँपने लगां और वहनेने द्पटा गिर गया. धेसी शोभाको प्राप्त हुए उन श्रीकृष्णको में शरण हूं ॥ ३७॥ मेरे पैने वाणोंके प्रहारसे कवच हट गया और स्यानयन्दर-इसीर दिशरसे छाल हो गया तब जो मुद्रा सहारको मारमेके लिये नेगाँग दीहै बे भक्तवत्सल भगवान् मेरी गति हों॥ ३८॥ अर्जुनके स्थपर सित होकर एक हायसे चाबुक उठाये और एक हायसे पीटीकी सगाम पकड़े जो दर्शनीय शोगायुक्त श्रीक्र-गमगमाग् हैं उनमें सुप्र मरनेवालेकी रति हो; जिस हविको देखकर महाभारत-गुद्धमें मरे हुए सब शूर्वीर सारूप्यमुक्तिको प्राप्त हुए॥ ३९॥ अपनी लिल्त गति, विलास, मनोहर हास, प्रेमनय निरीक्षण आदिसे गोपियोंक मान करनेपर जब श्रीकृष्णजी अन्तर्हित हो गये तब विरह्से न्याकुळ गोपियाँ भी जिनकी लीलाका अनुकरण करके तन्मय हो गयाँ, ऐसे मिक्तसे प्राप्त होनेवाछे श्रीकृष्णामें मेरी दङ् मिक्त हो ॥४०॥ युधिष्ठिरके राजसूय-यज्ञमें अनेक ऋषि-मुनि और महिपालींसे सुशोभित समाभवनके बीच प्रथम जिनकी पृजा हुई, वही सर्वश्रेष्ठ जगत्पृज्य परव्रह्म इस समय मेरे नेत्रोंके सामने हैं । अहोभाग्य ! मैं कृतार्थ हो गया ॥ ४१ ॥ अत्र जन्म-कर्म-रहित और अपने ही उत्पन्न किये प्राणियोंके हृदयमें जो एक होकर भी अनेक पात्रोंमें पड़े हुए प्रतितिम्त्रहारा अनेक रूप प्रतीत होनेवाले सूर्यकी भाँति अनेक रूप प्रतीत होते हैं उन ईश्वर श्रीकृष्णको भेददृष्टि और मोहसे शून्य चित्तहारा मैं प्राप्त हुआ हूँ ॥४२॥

एक सौ पैंतीस वर्षकी अवस्थामें उत्तरायणके समय सैकड़ों व्रावित्ता ऋषि-मुनियोंके बीचमें इस प्रकार साक्षात भगवान् श्रीकृष्णकी स्तृति करते हुए—

> कृष्ण पवं भगवति मनोवाग्द्रिष्टिवृत्तिभिः । आत्मन्यात्मानमावेश्य सोऽन्तःश्वास उपारमत्॥ (श्रीमद्रा०१।९।४३)

'आत्मरूप भगवान् श्रीकृष्णमें मन, वाणी और दृष्टिको स्थिर करके भीष्मजी परम शान्तिको प्राप्त हो गये !'



## पाण्डव अर्जुन

नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नरोत्तमम्। देवीं सरस्तरीं चैव ततो जयमुदीरयेत्॥

गवान् नारायण और वागीस्वरी शारदाके साय ही नरोत्तम नर अर्जुनको प्रणाम करके भगवान् व्यास प्रन्यारम्भ करते हैं, इसीसे अनुमान किया जा सकता है कि भक्तश्रेष्ठ वीरवर अर्जुन किस श्रेणीके महा-पुरुष थे। कौरवोंको समझाते हुए पितामह भीष्म

कहते हैं---

एष नारायणः कृष्णः फाल्गुनश्च नरः स्मृतः। नारायणो नरश्चैव सत्त्वमेकं द्विधा कृतम्॥ (महा॰ उद्योग॰ ४६। २०)

'श्रीकृष्ण नारायण हैं और अर्जुन नर हैं, एक ही सत्त्व दो रूपमें प्रकट हुए हैं ।' अधिक क्या, गीतामें भगवान्ने खयं अपने श्रीमुखसे 'पाण्डवानां घनश्चयः' कहकर अर्जुनको अपना खरूप घोषित किया है, अतएव अर्जुनको महिमाको मुझ-सरीखा मनुष्य क्या समझे और क्या कहे । परन्तु उनके जीवनकी वातोंके स्मरणसे हृदय पवित्र होता है, इसी कारण उनके विषयमें कुछ लिखा जाता है ।



मक्त अर्जुन और उनके सार्थि भगवान् श्रीकृष्ण

भक्तवर अर्जुन पाँचों पाण्डवोंमें विचले भाई थे। ये इन्द्रसे उत्पन्न तथा नर भगवान्के अवतार थे। महाभारतके पात्रोंमें अर्जुन सबसे प्रधान थे। भगवान् श्रीकृष्णके समवयस्क और सखा थे। अर्जुनका वर्ण भी श्रीकृष्णकी भाँति स्याम और चित्ताकर्षक था। ये महान् शूर्वीर, धीर, दयान्छ, उदार, न्यायशील, निष्पाप, चतुर, दृढ़प्रतिज्ञ, सत्यप्रिय, आचार्य और गुरुजनोंके मक्त, बुद्धिमान्, विद्वान्, जितेन्द्रिय, ज्ञानी और भगवान्के अनन्य भक्त थे। भगवानको भक्तिका उनके लिये सबसे बड़ा यही प्रमाण है कि जिस गीताशास्त्रके अध्ययन और विचारसे अवतक अगणित साधक परम सिद्धिको प्राप्त कर चुके हैं, जो गीताशास्त्र सहस्रों साध-महात्माओंको परमात्माका पवित्र पय दिख्ळानेके छिये उनका पथ-प्रदर्शक और परम धामतक पहुँचा देनेके छिये परम पाथेय वन रहा है उस गीतामृतके पान करनेका सबसे पहला अधिकारी यदि कोई हुआ तो वह अर्जुन ही हुए। उस समय अनेक ऋषि-मुनि तथा भीष्म-युधिष्ठिर-सरीखे राजर्षियोंकी कमी नहीं थी, परन्तु भगवान्ने गीता सुनानेके छिये अपने अन्तर्ग सखा और परम श्रद्धाल अर्जुनको ही चुना ! इसीसे अर्जुनका भगवान्में परम प्रेम होना सिद्ध हो जाता है ।

जिस समय दुर्योधन भगवान् श्रीकृष्णके महलमें युद्धमें सहायता माँगने गये, उस समय भगवान् सो रहे थे। दुर्योधन उनके सिरहाने एक आसनपर बैठ गये, पीछेसे अर्जुन पहुँचे, वे

नम्रतापूर्वक हाथ जोड़कर श्रीकृष्णके चरणोंमें बैठ गये। श्रीकृष्णने जागनेपर पहले सामने बैठे हुए अर्जुनको और पीछे दुर्योगनको देखा। उन्होंने दोनोंका खागत-साकार किया। दुर्योधनने कहा, 'युद्धमें आपकी सहायता माँगनेके लिये पहले में आया हूँ, अर्जुन पीछे आया है, आप मेरी तरफ ही आवें।' इसपर भगवान् श्रीकृष्णने कहा—'दुर्योधन! आप पहले आये यह यथार्ष है, पर मैंने पहले अर्जुनको देखा, इसलिये में दोनोंकी सहायता करूँगा।' बात सच है, सामने चरणोंमें बैठा हुआ ही पहले दीख पड़ता है, सिरपर बैठा हुआ नहीं। मतलब यह कि सबको नम्रतापूर्वक भगवान्के सम्मुख ही होना चाहिये, न कि ऐंठकर उनके सिर चढ़ना!

मगवान्ने कहा कि, 'एक ओर तो मेरे समस्त यादव वीर सशस्त सहायता करेंगे और दूसरी ओर में अकेळा रहूँगा, परन्तु मैं न तो शख प्रहण करूँगा और न युद्ध करूँगा। जिसकी जो इच्छा हो सो माँग छे। पर दोनोंमेंसे एक चीज माँग छेनेका पहला अधिकार अर्जुनका है, क्योंकि मैंने पहले उसे ही देखा है।' परीक्षाका समय है। एक ओर भगवान्का वल—ऐश्वर्य है, दूसरी ओर खयं शखहीन भगवान् हैं। भोग चाहनेवाला मनुष्य भगवान्को और भगवान्को चाहनेवाला भोगको नहीं चाहता! अर्जुन भगवान्के प्रेमी थे, मोगके नहीं। उन्होंने कहा, 'अकेले श्रीकृष्ण ही मेरे सर्वस्न हैं, वे ही मेरी सहायता करें।' परीक्षामें अर्जुन उत्तीर्ण हो गये। भोगबुद्धिवाले दुर्योधनने सोचा, 'बड़ा

अच्छा हुआ जो अर्जुनने निःशस्त्र और युद्धविमुख कृष्णको माँग लिया और मुझे यादव योद्धा मिल गये।'अर्जुनको युद्ध करनेवाले वीरोंकी कम आवश्यकता थी सो बात नहीं है, परन्तु उन्होंने वीरोंको अपेक्षा अकेले श्रीकृष्णकी कीमत बहुत अधिक समझी: इसी प्रकार जो भोगोंकी अपेक्षा भगवान्की कीमत अधिक समझते हैं,—भगवान्के छिये वड़े-से-वड़े भोगोंका त्याग करनेके छिये सहर्ष प्रस्तुत रहते हैं, वे ही भगवान्के सच्चे भक्त हैं और उन्हींको मगवान् मिलते हैं । इसीलिये भगवान्ने अर्जुनके रथकी लगाम हाथमें टेकर निस्संकोच सारयीका क्षुद्र कार्य किया, पर यदि भगवान् इस ओर न आते, रथ न हाँकते तो महाभारतका इतिहास दूसरी ही तरह लिखा जाता । फिर संजय यह नहीं कह सकते कि 'यत्र योगेश्वरः कृष्णो यत्र पार्थो धनुर्घरः । तत्र श्रीविंजयो मृतिर्भुवा नीतिर्मातिर्मम ॥' और न जगत्का उद्धार करनेवाली गीता ही आज हमें मिछती । यह अर्जुनकी भक्तिका ही परिणाम समझना चाहिये। अर्जुन-सरीखे वत्स मिळनेपर ही श्रुतिरूपी गौ दुही जा सकती है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि गीता-जैसी महान् सम्पत्ति अर्जुनके कारण जगत्को मिली, इसल्यि समस्त जगत्को सदाके छिये अर्जुनका कृतज्ञ होना चाहिये।

अर्जुनमें महापुरुषोंके सब गुण मौजूद थे, गुरु-दक्षिणाके छिये अर्जुनने दुपदका दर्प चूर्ण किया, बड़े भाईके सम्मानके छिये अर्जुनने युधिष्ठिरकी सब वार्ते मानी, राजधर्म और सत्यताके पालनके लिये अर्जुनने वारह वर्षका देशनिकाला स्वयं मॉंग-कर लिया !

माताकी आज्ञा और पूर्वजन्मके कई शाप-वरदानों के कारण देवी द्रौपदीका विवाह पाँचों पाण्डवों के साथ हुआ । इसके कुछ काल वाद नारद मुनि पाण्डवों के पास आये और उन्होंने तिलोक्तमा अप्सराके कारण सुन्द-उपसुन्द नामक दो राक्षस-भाताओं के परस्पर लड़कर नष्ट हो जानेका इतिहास सुनाकर यह कहा कि 'तुम पाँचों भाइयों के एक ही खी होने के कारण कहीं आपसमें वैमनस्य होकर सबका नाश न हो जाय इसल्यि तुम लोगोंको एक ऐसा नियम बना लेना चाहिये जिससे कभी वैमनस्यकी सन्भावना ही न रहे।' इसपर नारद जोको सम्भितसे पाँचों भाइयोंने मिलकर यह नियम बनाया कि 'प्रत्येक भाई दो महीने वारह दिनके कमसे द्रौपदी के पास जायें। यदि कोई भाई बीचमें द्रौपदी के साथ एकान्तमें दूसरे माईको देख ले तो वह वारह वर्षका निर्वासन स्वीकार करे।'

पाँचों भाई इसी नियमके अनुसार वर्ताव करते रहे | एक दिन एक ब्राह्मणकी गायें चोरोंने चुरा की | ब्राह्मण यह चिछाते हुए राजमहक्के आसपास घूम रहा या कि 'चोरको सजा देकर मेरी गायें हुँह दो ।' किसीने जब कोई उत्तर नहीं दिया तब ब्राह्मणने यह कहा कि 'जो राजा प्रजासे उसकी आमदनीका छठा भाग केकर भी उसकी रक्षा नहीं करता वह अत्यन्त पापाचारी

है। 'आजकलकी-सी बात होती तो ब्राह्मणको अवश्य कारागारकी हवा खानी पड़ती, पर पाण्डव राजधमेंसे परिचित थे, इसलिये ऐसा न हो सका। अर्जुनने ब्राह्मणकी पुकार सुनते ही उसे आश्वासन दिया और हथियार लानेके लिये वे अन्दर जाने लगे। पीछेसे जब यह पता लगा कि महाराज युधिष्ठिर द्रौपदीके साथ एकान्तमें हैं तब वे विचार करने लगे कि 'अब क्या करना चाहिये, अन्दर जानेसे नियम ट्रटता है और फलतः वारह वर्षके लिये राज्यसे निर्वासित होना पड़ता है। ऐसा न करनेसे क्षत्रियधमें और प्रजापालनमें बाधा आती है। अन्तमें अर्जुन यह निश्चय करके अन्दर चले गये 'चाहे महाराजका अनादर हो, मुझे अधमें हो, मेरा वनगमन या मरण हो पर प्रजापालनरूपी राजधमेंको कमी नहीं छोड़ूँगा, क्योंकि शरीर छूटनेपर भी धर्म बना रहता है।'

भीतरसे राख ठाकर अर्जुनने छुटेरोंका पीछाकर उन्हें योग्य दण्ड दिया और उनसे गायें छुड़ाकर ब्राह्मणको प्रदान कीं। राजधर्मपाछनके छिये जो घरका नियम तोड़ा अब उसका दण्ड भी तो भोगना चाहिये। अर्जुनने आकर धर्मराजसे कहा, 'मैंने द्रीपदीके साथ एकान्तमें आपको देखकर नियम तोड़ दिया है, इसिछिये मुझे वारह वर्षके छिये वन जानेकी आज्ञा दीजिये।' धर्मराजने अर्जुनको बहुत समझाया परन्तु धर्मके प्रतिकृष्ठ राज्यसुख भोगना अर्जुनने उचित नहीं समझा और धर्मराजसे कहा— न ज्याजेन चरेद्धर्ममिति मे भवतः श्रुतम्। न सत्याद्विचिहिण्यामि सत्येनायुधमालभे॥

'महाराज! आपहांसे तो मैंने सुना है कि धर्मपालनमें बहानेबाजी कभी नहीं करनी चाहिये। मैंने सत्यहींसे शस्त्र प्राप्त किये हैं, अतः मैं सत्यसे विचलित नहीं हो सकता।' युधिष्टिरके वचनोंसे लाम उठाकर अर्जुनने अपना मन सत्यसे नहीं डिगने दिया और युधिष्टिरकी आज्ञा लेकर वे तुरन्त वनमें चले गये। धर्मपालन और सत्यपरायणताका कैसा सुन्दर उदाहरण है। अब एक जितेन्द्रियताका अद्भुत प्रमाण देखिये।

अर्जुनने भगनान् महादेवजीसे युद्ध करके उन्हें प्रसन्नकर उनसे अमोघ 'पाञ्चपत' के धारण, मोक्ष और संहारकी क्रिया सीखी, तदनन्तर यम, वरुण, कुवेर आदि लोकपालोंको प्रसन्नकर उनसे क्रमशः गदा, पाश और अन्तर्धान तथा प्रस्तापन नामक अख ग्रहण किये। इतनेहीमें अर्जुनको वुलानेके लिये देवराज इन्द्रका सारयी मातिल रथ लेकर वहाँ आ गया और अर्जुन उसपर बैठकर आकाशमार्गसे भिन्न-भिन्न विचित्र लोकोंको देखते हुए सदेह स्वर्ग पहुँचे। वहाँ पाँच साल रहकर अर्जुनने दिव्य शक्षास्त्र प्राप्त किये और चित्रसेन गन्धर्वसे गाने-बजाने और नाचनेकी कला सीखी!

एक दिन इन्द्र-सभामें स्वर्गीय अप्सराओंका नाच-गान हो रहा था, महावीर अर्जुन इन्द्रके साथ सिंहासनपर बैठे हुए थे।

इन्द्रने देखा, 'अर्जुनकी दृष्टि लगातार उर्वशीपर पड़ रही है।' अर्जुनको प्रसन्न करनेके लिये इन्द्रने एकान्तमें चित्रसेनसे कह दिया कि तुम उर्वशीको समझा दो कि वह आज रातको अर्जुनके पास जाय । चित्रसेनने इन्द्रका सन्देशा उर्वशीको अकेछेमें कह दिया । अर्जुनके स्यामसुन्दर, अत्यन्त तेजस्वी तथा मनोहर वदन, उसकी मत्तगजेन्द्रकी-सी चाल, सिंहके-से उन्नत स्कन्ध, कमल-पत्र-से विशाल नेत्र, तत्त्ववेत्ताकी-सी मधुर तथा नम्र वाणी और विष्णुका-सा पराक्रम देखकर उर्वशी पहुछेसे ही उसपर मोहित थी । उसने इन्द्रका सन्देशा वड़ी प्रसन्तताके साथ खीकार किया । उसी दिन रातको दिन्य चाँदनीमें मुनि-मन हरण करनेवाली उर्वशी सुन्दर वस्नालङ्कारोंसे सुसज्जित होकर एकान्तमें अर्जुनके महलपर गयी । अर्जुन इतनी रातको अपने शयनागारमें सजी-धजी उर्वशीको देखकर बड़े छिजत हुए और मस्तक अवनत करके . पूज्यभावसे उसका बड़ा खागत किया । उर्वशीने इन्द्रका सन्देशा सुनाकर अपना मनोरथ पूर्ण करनेके छिये अर्जुनसे विनयपूर्वक प्रार्थना की । परन्त इससे जितेन्द्रिय अर्जुनके मनमें कोई क्षोभ या विकार नहीं हुआ। अर्जुनने कहा-- 'माता ! आप हमारे पुरुवंशके पूर्वज महाराज पुरूरवाकी भायी हैं, भरतकुलकी जननी हैं, इसीछिये मैंने राजसभामें आपको ओर मातृमावसे देखकर मन-ही-मन प्रणाम किया या । देवराजने समझनेमें भूल की है । आप क्षमा करें, कृपापूर्वक जैसे आयी हैं वैसे ही वापस छीट जायँ, में आपको नमस्कार करता हूँ, मुझ अपने वालकसे आप ऐसी नरकप्रद वात न कहें।' इसपर उर्वशी वोली—'हे सुन्दर! पुरूरवाके वाद उसी वंशके र्लगमें आनेवाले सभी राजाओंने हम अप्सराओंका मोग किया है, अप्सराओंका मोग ही तो खर्गका सुख है।' उर्वशीने अर्जुनका मन अपनी ओर आकर्षित करनेके लिये नाना प्रकारसे चेष्टा की, परन्तु अर्जुन अटल और अचल रहे। और वोले—

भ्रणु सत्यं वरारोहे यत्त्वां वश्याम्यनिन्दिते।
भ्रण्वन्तु मे दिशद्वेय विदिशस्य सदेवताः॥
यथा इन्ती च माद्री च शर्वा चैव ममानवे।
तथा च वंशजननी त्वं हि मेऽच गरीयसी॥
गच्छ मूर्भा प्रपन्नोऽस्मि पाद्गे ते वरवणिनि।
त्वं हि मे मातृवत्पूज्या रक्ष्योऽहं पुत्रवत्त्वया॥

(सहा० वन० ४६ । ४५-४७)

'हे देवि ! मैं जो सत्य कहता हूँ सो सुनो, साथ ही सारी दिशाएँ और उनके देवतागण भी सुनें । हे वंशजननी ! आप मेरे लिये कुन्ती, माद्री और शचीमाताके समान पृजनीया हैं, अपना पुत्र समझकर आप माताकी तरह मेरी रक्षा करें, मैं आपके चरणोंमें सिरसे प्रणाम करता हूँ ।' अर्जुनके इन वचनोंको सुनकर उर्वशिको वहुत क्षोम हुआ और अर्जुनको यह शाप देकर, 'त एक वर्षतक नपुंसक होकर नाचना-गाना सिखाता रहेगा । लोग तुझको पुरुष नहीं वतावेंगे,' वह चली गयी । अर्जुनने शाप

सहन कर लिया परन्तु अपने ब्रह्मचर्य-व्रतसे वह तनिक भी नहीं डिगे ! अर्जुन-सरीखे देवपूजित बीर युवकके सामने इन्द्र-प्रेरित खर्गकी असामान्य सुन्दरी उर्वशी सज-वजकर रातको एकान्तमें उपस्थित हो गिड़गिड़ाकर काम-भिक्षा माँगे, जिसपर उस युवकके मनमें रत्तीभर भी कामका विकार न हो, यह कोई साधारण वात नहीं है। परमहंस रामकृष्ण कहा करते कि 'सभाओंमें त्यागी सजनेवाले असली त्यागी नहीं हैं, त्यागी वह है जो जन-शून्य एकान्त स्थानमें युवती स्त्रीको माँ कहकर वहाँसे अछता निकल जाय।' अर्जुनका आचरण तो इससे भी ऊँचा है। यहीं तो भक्तका छक्षण है। खांग धारण करने या मुँहसे छच्छेदार वार्तें करनेसे ही कोई भक्त नहीं हो जाता, भक्तको अपने मन और इन्द्रियोंपर विजय प्राप्त करनी पड़ती है । भगवान इतने भोछे नहीं थे कि वे हर किसी राजपुत्रके घोड़े हाँकने या उनके यज्ञमें चाकरी करनेको तैयार हो जाते । अर्जुनके महान् त्याग और सचे प्रेमने ही उनको आकर्षित कर लिया था । हा ! कहाँ तो अर्जुन-सदृश त्यागी भक्त, कहाँ आज पर-स्नी और पर-धन अपहरण करनेके छिये भक्तिका खांग धारण करनेवाले पाखण्डी ! भक्त वनना चाहनेवाले पुरुषको अर्जुनके इस महान् आचरणसे शिक्षा ग्रहण करनी चाहिये । अस्त ।

अर्जुनके पास दिव्य देवास्त्र थे परन्तु शत्रुओंपर वे उनका सामर्थ्य देखकर मानवी अस्त्रोंका ही प्रयोग किया करते। कहा जाता है कि शंकरके पाञ्चपत-अखका उन्होंने महाभारतमें कर्भा प्रयोग नहीं किया। महान् बटवान् होनेपर भी वे उजड़ नहीं थे। अर्जुनकी मक्ति, सम्यता, गम्भीरता, बुद्धिमत्ता और प्रतिभाने उनके दिग्दिगन्तव्यापी शोर्यके साथ मिळकर सोनमें सुगन्यका काम किया था। अपने गुणोंके कारण ही अर्जुनने दस नाम प्राप्त किये थे। भगवान् श्रीकृष्णपर अटळ विश्वास होनेक कारण बड़े-बड़े विकट प्रसंगोंमें भगवान्ने उनको बचाया और हर तरहसे उनका गौरव बढ़ानेकी कियाएँ की थी। कुछ उदाहरण देखिये—

द्वारकामें एक ब्राह्मण रहता था। उसके घर पुत्र हुआ और होते ही मर गया। ब्राह्मण मृत पुत्रकी लाशको लेकर राजद्वारपर आया और उसे वहाँ रखकर कातरखरसे रोता हुआ कहने लगा— 'ब्राह्मणद्रोही, शठबुद्धि, लोभी, विपयी क्षत्रियाधम राजाके कर्म-दोषसे ही मेरा वालक मर गया है। क्योंकि—

> हिंसाविहारं नृपति दुःशीलमजितेन्द्रियम्। प्रजा भजन्त्यः सीदन्ति दरिद्रा नित्यदुःखिताः॥ (श्रीमद्रा० १० । ५६ । २१)

'जब राजा हिंसामें रत, दुश्वरित्र और अजितेन्द्रिय होता है, तमी प्रजाको दरिद्रता और अनेक प्रकारके दुःखोंसे नित्य पीड़ित रहना पड़ता है।' यों कहकर छाशको वहीं छोड़ वह ब्राह्मण चला गया। कहना नहीं होगा, ब्राह्मणपर राजद्रोहका मामला

नहीं चलाया गया था । इस प्रकार उस ब्राह्मणके आठ वालक मर गये और वह उनकी लाशोंको राजद्वारपर छोड़ गया । यादवोंने अनेक उपाय भी किये, परन्तु कोई भी उपाय नहीं चला । नर्वे पुत्रकी छाशको छेकर जिस दिन ब्राह्मण राजसभामें गया, उस दिन वहाँ दैवात् अर्जुन आये हुए थे। अर्जुनने कहा-- देव! आप क्यों रो रहे हैं, क्या यहाँ कोई भी वीर क्षत्रिय नहीं है जो आप ब्राह्मणोंको पुत्र-शोकसे बचावे। जिन राजाओंके जीवित रहते राज्यमें यज्ञ करनेवाले बाह्मण धन, स्त्री, पुत्र आदिके वियोगमें दुखी रहते हैं, वे राजा नहीं, वे तो पेट पालनेवाले और विषय भोगनेवाछे राजवेपी भाँड हैं। आपके पुत्रोंकी रक्षा मैं करूँगा और यदि न कर सकूँगा तो खयं अग्निमें जल मरूँगा।' त्राह्मणने कहा-- भगवान् संकर्षण, भगवान् वासुदेव, प्रवुम्न और अनिरुद्ध नहीं वचा सके, तब तुम क्योंकर वचाओगे?' अर्जुनने अभिमानसे कहा---'मैं संकर्पण, कृष्ण, प्रयुद्ध या अनिरुद्ध नहीं हूँ । मैं तो श्रीकृष्णका भक्त हूँ, जो काम श्रीकृष्ण नहीं कर सकते, वह मैं उन्होंके वलपर कर सकता हूँ, क्योंकि मेरे लिये उन्हें अपनी मर्यादासे परे भी काम करने पड़ते हैं। मैं गाण्डीव-धनुष-धारी अर्जुन हूँ । मृत्युको भी जीतकर वालकको ले आऊँगा ।' भगवान् कुछ नहीं वोले, वे मुस्कुरा दिये और मन-ही-मन उन्होंने भविष्यकी लीलाका प्रोप्राम भी निश्चित कर लिया । ब्राह्मणीके वालक-प्रसव-का समय आया। समाचार मिलते ही अर्जुनने हाथ-पैर घो,

गाण्डीव-धनुपको चढ़ाकर दिव्य अलोंका स्मरण किया और वाणोंसे सूतिका-भवनको हँक दिया । ऐसा पिजर्-सा वना दिया कि उसके अन्दर किसीका भी प्रवेश नहीं हो सकता । हरिकी लीला विचित्र है, त्राह्मणीके वालक हुआ और वारम्वार रोता हुआ वह उसी क्षण अदस्य हो गया । ब्राह्मण द्ःखित हो श्रीकृष्णके पास जाकर कहने लगा- 'मेरी मूर्खताका भी कोई ठिकाना है. जो मैंने उस कायर अर्जुनकी आत्मप्रशंसापूर्ण वातका विसास कर लिया ? मिध्यात्रादी और अपने ही मुन्तसे अपने पराक्रम और धनुपकी झुठा प्रशंसा करनेवाले अर्जुनको धिकार है !' अर्जुन पास ही वैठे ये । अब भी उनमें अहंकार या । वे भगवान्-से कुछ न बोछे और तुरन्त अपनी योगविद्यासे यमपुरी गये। वहाँ ब्राह्मणपुत्रको न देखकर इन्द्र, अग्नि, निर्ऋति, चन्द्र, नायु, वरुण आदि छोकपार्छोके छोकोंमें तथा अतल, रसातल और स्वर्गके जपरके सातों छोकोंमें तथा और अनेक स्थानोंमें घूमे, परन्तु कहीं वालकका पता नहीं लगा, तव अपनी प्रतिज्ञाके अनुसार वे चिता वनाकर उसमें बलनेको तैयार हो गये। अत्र भगवान्से नहीं रहा गया । उन्होंने जाकर अर्जुनको रोक लिया और कहने टगे---

> दर्शये द्विजस्नूंस्ते मावशात्मानमात्मना। ये ते हि कीर्ति विमलां मनुष्याः स्थापयन्ति नः॥ (श्रीमदा० १०।८६। ४६)

'मित्र ! यों अपनेको अशक्त समझकर अपना अनादर न

करो, (तुमने अभी अपनी पूरी शक्तिका उपयोग ही कहाँ किया है ? मैं तुम्हारा दूसरा रूप—तुम्हारा अन्तरङ्ग सखा तो अभी मौजूद हूँ) चलो, मैं तुम्हें ब्राह्मणके मरे हुए दसों पुत्रोंको दिखलाऊँ। इससे समस्त विश्वमें हमारी कीर्ति छा जायगी।'

अर्जुनका दर्प चूर्ण करना उनके हितके छिये आवश्यक था, सो कर दिया, परन्तु उन्हें मरने कैसे देते ? भगवान्ने उनको साय लिया और दिव्य रथपर सवार हो पश्चिमकी ओर चले। पर्वतोंसे युक्त सातों द्वीप और समुद्रोंको छाँघकर छोकाछोक पहाड़के परली तरफ अन्धकारमय प्रदेशमें जा पहुँचे । वहाँ उनके रथके शैन्य, सुग्रीय, मेघपुण्प और वलाहक नामक घोड़े मटकने छगे, तत्र 'महायोगेश्वरेश्वर' भगवान्ने अपना सहस्रों सूर्योके समान प्रकाशमय सुदर्शनचक्र आगे कर दिया । उसके प्रकाशमें रथ आगे वढ़ा । अन्धकारके उस पार पहुँचकर अर्जुनने देखा कि अपार सूर्योकी-सी महान् ज्योति चारों ओर फैल रही है। उस श्रेष्ठ परम ज्योतिकी ओर अर्जुनकी दृष्टि नहीं ठहर सकी और उन्होंने दोनों आँखें मूँद छीं । इसके बाद वे एक अनन्त जलके समुद्रमें घुसे । वहाँ देखा कि एक अत्यन्त प्रकाशयुक्त मन्दिर है, उसमें अत्यन्त प्रकाशमयी मणियाँ जड़ी हैं और सोनेके हजारों खम्मे हैं। मन्दिरके अन्दर स्रेत-पर्वतके समान अत्यन्त अद्भृत रोषनागजी हैं। उनके मस्तकोंपर स्थित महामणियोंकी प्रभासे प्रकाशित हुए हजार फण फैले हुए हैं । उनके दो हजार नेत्र हैं और गले तथा

जीमोंका वर्ण नीला है। उन रोषजीकी राय्यापर विमु, महातुभाव पुरुषोत्तमोत्तम सुखसे लेट रहे हैं । उनके नव-नील-नीरद शरीरपर पीताम्बर विजलीके सदश शोभित हो रहा है । उनका मुखमण्डल प्रसन्न तथा अरुण नेत्र कमल-सदश विशाल और दर्शनीय है । महा-मिणयोंके गुच्छोंसे सुशोमित किरीट-मुकुट और कुण्डलोंकी शोभा छा रही है । भगवान्के सुन्दर आठ मुजाएँ हैं और वक्षःस्थलमें श्रीवत्सका चिह्न है तया गलेमें कौस्तुभमणि एवं मनोहर वनमाला धुशोभित है। सुनन्द, नन्द आदि पार्षद तथा चक्र आदि आयुघ और पृष्टि, श्री, कीर्ति, माया और आठों सिद्धियाँ शरीर घारणकर भगवान्की सेवामें तत्पर हैं। श्रीकृष्ण-अर्जुनने वहाँ पहुँचकर सिर झुकाकर आदरसे आत्मरूप अच्युतको प्रणाम किया । तत्र विभु भगवान्ने कहा- 'हे नारायण और नर ! मैंने अपने ही खरूप तुम लोगोंको देखनेके लिये इन बाह्यणके वालकोंको यहाँ मँगवा लिया था। तुम्हारा कार्य हो गया। अव तुम शीव्र यहाँ आ जाओ । तुम पूर्णकाम हो, मर्यादा-पालनके लिये लोकसंग्रहार्थ ही धर्मका आचरण करते हो।' तदनन्तर श्रीकृष्णार्जुन ब्राह्मण-बालकोंको लेकर लौट आये । द्वारकामें पहुँचकर अर्जुनने अपनी प्रतिज्ञाके अनुसार बाह्मणको उसके सब बालक दे दिये। अपने पुत्रोंको पाकर ब्राह्मण अत्यन्त ही प्रसन्न और विस्मित हो गया । इस प्रकार भगवान्ने अपने मित्र अर्जुनकी प्रतिज्ञा पूर्ण की ।

## (२)

लक्षागृहमें पाण्डवोंके जलनेका समाचार पाकर भगवान् श्रीकृप्ण उन्हें हूँदृते हुए अन्तमें द्रोपदीके खयंवरमें पहुँचे । वहाँ जाते ही उन्होंने ब्राह्मण-वेप-धारी अर्जुनको पहचानकर वलराम-जीसे बता दिया । आवश्यक सहायताकर विरोधी राजाओंको परास्त कराया और दिखतासे पूर्ण पाण्डवोंको मित्रताके उपहारके नाते अपार धन देकर उन्हें महाधनी बना दिया । महाभारतकार लिखते हें—

'श्रीकृष्णने भेंटमें वैदूर्य-मणियोंसे जड़े सोनेके गहने, देशी-विदेशी बहुमूल्य वस्न, उपवस्न, शाल-दुशाले, मृगलाला, चहरें, सुन्दर विछीने, अनेक प्रकारके रत्न, नानाप्रकारकी वड़ी-बड़ी चौकियाँ, भाँति-माँतिके विशाल शामियाने, पालकी आदि सवारियाँ, बैदूर्य-मणियों तथा हीरोंसे जड़े हुए विचित्र वरतन, सुन्दर गहनोंसे सजी हुई रूप-योवन और चतुरतासम्पन्न दासियाँ, सुशिक्षित सुन्दर हाथी, गहनोंसे लदे हुए विद्या घोड़ोंसे जुते ध्वजावाले सुवर्णरय, सोनेकी करोड़ों मोहरें और सुवर्णके देर-के-देर, इस प्रकार अनेक वस्तुएँ प्रदान कीं।

तदनन्तर राजसूय-यज्ञमें विविध प्रकारसे सहायता कर उसे सफलतापूर्वक सम्पन्न कराया । इस प्रसंगमें भगवान्ने हर तरहकी सेवा की, अतिथियोंके पैर धोये और किसी-किसीके मतमें तो जूँठी पत्तलें उठाकर फेंकनेका काम भी आपने किया । यद्यपि सारा ही कार्य भगवान्की सहायता और वटसे सम्पन्न हुआ था, परन्तु अपने मित्र अर्जुनकी प्रसन्नताके टिये दृसरे राजाओंकी भौति मेंटलक्ष्प भगवान् श्रीकृष्णने भी युधिष्टिरको चीदह हजार विदया हाथी दिये—

वासुदेवोऽपि वाण्णेंयो मानं कुर्वन् किरोटिनः। अददाद्गजमुख्यानां सहस्राणि चतुर्दश॥ (नहा० समा० ४२ । ३०-३१)

(३)

चक्रव्यृहमें चीर अभिमन्युको महारिधयोंकी सहायतासे जयद्रथने मिछकर मार डाला, तब पाण्डवेंकि शिविरमें गहरा शोक छा गया । सुमदा और उत्तराका विलाप सुनना सबके लिये असय हो गया । मित्र अर्जुनके अनुरोधसे भगवान् श्रीकृष्ण बहिन सुमदाको समझाने आये । अनेक प्रकारके उपदेश देते हुए उन्होंने कहा—

दिएया महारथो धीरः पितुस्तुल्यपराक्तमः।

क्षात्रेण विधिना प्राप्तो वीराभिलपितां गतिम्॥

जित्वा सुवहुशः शत्रृन्प्रेपियत्वा च मृत्यवे।

गतः पुण्यकृतां लोकान्सर्वकामदुहोऽस्रयान्॥

तपसा ब्रह्मचर्येण श्रुतेन प्रज्ञयाऽपि च।

सन्तो यां गतिभिच्लन्ति तां प्राप्तस्तव पुत्रकः॥

वीरस्वीरपत्नी त्वं वीरजा वीरवान्धवा।
मा शुचस्तनयं भद्रे गतः स परमां गतिम्॥
(द्रोणपर्व ७७। १४-१७)

ये चान्येऽपि कुले सन्ति पुरुपा नो वरानने। सर्वे ते तां गतिं यान्तु ह्यभिमन्योर्पशस्विनः॥ (द्रोणपर्व ७८। ४१)

'हे बहिन ! तेरा पुत्र धीर, बीर महारथी अपने पिताके समान बलवान था। उसने तो बीर क्षत्रियोंकी चिरवाञ्चित उत्तम गित प्राप्त की है। बहुत-से शत्रुओंको पराजितकर उन्हें मृत्युके मुँहमें भेजकर सब कामनाओंके पूर्ण करनेवाले पुण्यवानोंके अक्षय पदको प्राप्त किया है। जिस परम गितको सन्तलोग तप, ब्रह्मचर्य, वेदाध्ययन और ज्ञानके द्वारा प्राप्त करना चाहते हैं, तेरे पुत्रको वहां गित मिली है। हे बहिन ! त् बीरजननी, बीरपत्नी, बीरपुत्री और बीरभिगनी है, पुत्रके लिये शोक न कर, तेरा पुत्र रणमें मरकर दुर्लभ परम गितको प्राप्त हुआ है। मैं तो चाहता हूँ कि हमारे कुलमें जितने पुरुप हैं, सभी यशस्त्री अभिमन्युकी-सी शुभ गितको प्राप्त हों।' त् निश्चय रख, अर्जुन कल जयद्दथको जरूर मार डालेगा। भगवान् यों समझाकर चले गये!

सुभद्रा बोळी—'कालकी गति वड़ी ही विचित्र है। जिसके ऊपर श्रीकृष्ण सहायक थे, वही अभिमन्यु आज अनाथकी भाँति मारा गया। परन्तु हे पुत्र! तुझे वही गति मिले जो यज्ञ करनेवाले, दानी, ज्ञानी ब्राह्मण, ब्रह्मचर्यका आचरण करनेवाले, पुण्य तीर्थीमें स्नान करनेवाले, उपकार माननेवाले, उदार, गुरुसेवक, हजारोंकी दक्षिणा देनेवाले, संग्रामसे न मुङ्कर वीर शत्रुओंको मारकर मरनेवाले, सहस्रों गौओंका दान करनेवाले, सामानसहित घर दान करनेवाले, ब्राह्मणों और शरणागतोंको धनकी निधि दे देनेवाले, सर्वेत्यागी, संन्यासी, व्रतधारी मुनि, पतिव्रता स्त्रियाँ, सदाचारी राजा, चारों आश्रमोंके नियमोंको पाछनेवाछे, दीनोंपर दया करनेवाले, समान भाग बाँटनेवाले, चुगली न करनेवाले, धर्मशील, अतिथिको निराश न छौटानेवाछे, आपत्ति और सङ्घटके समय धेर्य रखनेवाले, माता-पिताके सेवक, अपनी ही स्रीसे प्रेम करने-वाले, परस्रीसे बचे रहनेवाले, अपनी स्त्रीसे भी ऋतुकालमें ही समागम करनेवाले, मत्सरता न करनेवाले, क्षमाशील, दूसरोंको चुभनेवाली वात न कहनेवाले, मद्य, मांस, मद, झूठ, दम्म और अहंकारसे दूर रहनेवाले, दूसरोंका किसी भाँति भी अनिष्ट न करनेवाले, पाप-कार्य करनेमें लिजत होनेवाले, शास्त्रज्ञ और परमात्मज्ञानमें ही तृप्त रहनेवाले जितेन्द्रिय साधुओंको मिलती है। 'धन्य माता!

× ·× × ×

अर्जुनने भगवान्के बलपर जयद्रथको मारनेका प्रण करते हुए कहा कि-'जयद्रथ यदि मेरी या महाराज युधिष्ठिरकी और भगवान् पुरुषोत्तमको शरण न आया तो कल सूर्यास्तसे पूर्व मैं उसे मार डाइँगा। यदि ऐसा न करूँ तो मुझे बीर तथा पुण्यात्माओंको प्राप्त होनेवाले लोक न मिलें । साथ ही मातृ-हत्यारे, पितृ-हत्यारे, गुरु-स्नी-गामी, चुगटखोर, साधु-निन्दा और पर-निन्दा कर्नेवाले, घरोहर हड्प जानेवाले, विश्वासवाती, मुक्तपूर्वी स्त्रीको स्वीकार करनेवाले, ब्रह्महत्यारे, गोहत्यारे-इन पापियोंकी गति मुझे मिछे; वेदाध्ययनकारी तथा पवित्र व्रतधारी पुरुषोंका अपमान करनेवाले, बृद्ध, साधु और गुरुका तिरस्कार करनेवाले, ब्राह्मण, गौ और अग्निको पैरसे छूनेवाले, जलमें थुकने और मलमूत्र त्याग करनेवाले, नङ्गे नहानेवाले, अतिथिको निराश छौटानेवाले घृसखोर, झुठ बोलनेवाले, ठग, दम्भी, दूसरोंपर दोष लगानेवाले, नौकर, स्नी, पुत्र और आश्रितको न देकर अकेले ही मीठा खानेवाले, अपने हितकारी आश्रित साधुका पालन न कर्नेवाले, उपकारीकी निन्दा करनेवाले, निर्दयी, शरावखोर, मर्यादा तोड़नेवाले, कृतम्न, भरण-पोषणकारीकी निन्दा करनेवाले, वार्ये हाथसे गोदमें रखकर खानेवाले, धर्मत्यागी, उषाकालमें सोनेवाले, जाड़ेसे डरकर स्नान न करनेवाले, रणसे डरकर भागने-वाछे क्षत्रिय, वेदघ्वनिसे रहित और एक कुएँके ग्राममें छः मासतक रहनेवाले, शास्त्रकी निन्दा करनेवाले, दिनमें मैथुन करनेवाले, दिनमें सोनेवाले, मकानमें आग लगानेवाले, विष देनेवाले, अग्नि तथा अतिथिसे रहित, गौको जल पीनेसे रोकनेवाले, रजस्वलासे मैथुन करनेवाछे, कन्या बेचनेवाछे और दान देनेकी प्रतिज्ञा करके

लोभवश न देनेवाले आदि लोगोंको जिन नरकोंकी प्राप्ति होती है, वही मुझे भी मिले । \* इसके सिवा में यह भी प्रण करता हूँ कि यदि जयद्रयको मारे विना ही कल सूर्य अस्त हो जायगा तो मैं जलती हुई अग्निमें कृदकर जल महाँगा। अर्जुनकी प्रतिश्चा सुनकर भगवान्ने अपना पाद्यजन्य शहा वजाया। भगवान्के श्रीमुखकी वायुसे भरे शहाकी ध्वनि प्रलयकालके समान हुई, जिससे आकाश, पाताल, सभी दिशाएँ काँप गयी।

#### × × × ×

भगवान्ने एकान्तमें अर्जुनसे कहा कि 'भाई ! मैंने गुप्तचर भेजकर कौरवोंके यहाँ से सब समाचार मँगवा लिये हैं, तुम्हारी प्रतिज्ञा सुनकर पहले तो जयद्रथ आदि सभी घवरा गये थे, परन्तु अव तो उन्होंने निश्चय कर लिया है कि आचार्य द्रोणसहित छहों महारथी जयद्रथकी रक्षा करेंगे, उन छहोंको जीते विना जयद्रयको पाना कठिन होगा, परन्तु तुमने मेरी सम्मति लिये विना ही ऐसी विकट प्रतिज्ञा कैसे कर ली ?' दढ़निश्चयी अर्जुनने उत्तरमें कहा— 'भगवन् ! मुझे महारथियोंकी कोई चिन्ता नहीं है । मैं सबको जीत सकूँगा'—

असुभद्रा और अर्जुनके प्रसङ्गनश पुण्यात्मा और पापियोंके वर्णनको ध्यानपूर्वक पहकर सुभद्रा-कथित सत्कर्मीका प्रहण और अर्जुन-कथित पाप-कर्मीका त्याग करनेके लिये सर्भाको पूरी चेष्टा करनी चाहिये।

<sup>--</sup>सम्पादक

तव प्रसादाङ्गावन् किं नावासं रणे मम। (द्रोणपर्वण्यः १२१)

'हे भगवन् ! आपकी कृपासे मुझे रणमें कौन-सी वस्तु अप्राप्त है ?' स्वयं जयद्रथने भी दुर्योघनसे ऐसी ही वात कही—

> वासुदेवसहायस्य गाण्डोवन्थुन्वतो धतुः। कोऽर्जुनस्यात्रतस्तिष्टेत्साक्षाद्पि शतकतुः॥ (द्रोणपर्व ७१ । २०)

'वासुदेव श्रीकृष्णकी सहायताप्राप्त गाण्डीवधारी अर्जुनके सामने दूसरेकी तो वात ही क्या है, साक्षात् इन्द्र भी नहीं ठहर सकता !'

वात भी यही थी। भगवान्के कारण ही पाण्डव विजयी हुए। वे सारी वार्ते पहलेसे ही सोच रखते थे। कहाँ कैसे, क्या करनेसे अर्जुनकी और उसके प्रण, प्राण तथा प्रतिष्ठाको रक्षा होगी, इस वातकी दूरदर्शितापूर्ण जितनी चिन्ता श्रीकृष्णको रहती थी, उतनी चिन्ता अर्जुनको नहीं थी और होती भी क्यों? जब वह अपने रथकी लगाम उन्हें सौंप चुका और उनके द्वारा भा शुचः' का आश्वासन पा चुका तो फिर उसकी चिन्ता भी वही करते!

दूसरे दिन घोर युद्ध हुआ। वीरोंको मारते और सेनाके समुद्र-को चीरकर छः महारथी वीरोंसे रक्षित सबके बीचमें स्थित जयद्रथके पास पहुँचनेमें बहुत समय छग गया। भगवान्ने कहा— 'भाई अर्जुन ! इन सबको जीतकर सन्ध्यारे पूर्व जयद्रयको मार्ना वड़ा कठिन है। देख, में द्सरा ही उपाय रचता हैं।' इतना कहकर—

योगी योगेन संयुक्तो योगिनामीश्वरो हरिः। सृष्टे तमसि राज्जेन गतोऽस्तमिति भास्करः॥ (सहा॰ रोण॰ १४६। ६८)

योगयुक्त योगेखर भगवान् श्रीहरिने सूर्यको देंकनेके टिय घोर अन्यकारको उत्पन्न किया । उस अन्यकारके फैटते ही सूर्य अस्त-सा हो गया । सूर्यान्त हुआ देखकर कीर्य-पक्षीय छेग हर्पसे भर गये। जयद्रथ समीप आकर हर्पसे आकाराकी ओर ताकने लगा । भगवान्ने कहा-'अर्जुन ! बस, यही अवसर है, जयद्रयका मस्तक अपने तीक्ष्ण वाणसे काटकर अपनी प्रतिहा सफल कर !' अर्जुनने बाण सन्वान किया । जयहम और उसके संरक्षकोंकी वृद्धि चकरा गयी । अर्जुनने अपनी वाणधाराओं में समीको मान करा दिया । इतनेमें भगवानने अन्धकारको दूर कर दिया । सूर्य अस्ताचलको ओर जाते हुए दिग्बायी दिये । भगतान-ने कहा—'अर्जुन ! अत्र जल्दों कर, परन्तु ख़बरदार, जयद्रयका मस्तक जमीनपर न गिरने पात्रे । इसको पिताका बरदान है कि जो कोई इसके सिरको काटकर जमीनपर गिरावेगा, उसके सिरके सौ दुकड़े हो जायँगे।

> घरण्यां मम पुत्रस्य पातियण्यति यः शिरः। तस्यापि शतधा मृद्धी फल्लिप्यति न संशयः॥ (द्रोणपर्व १४६। ११२)

इसिलिये त अपने दिन्य वाणोंसे इसके सिरको काटकर काणोंके द्वारा ऊपर-का-ऊपर उड़ाकर इसका वृद्धा वाप जहाँ वैठा सन्व्या-वन्दन कर रहा है, उसकी गोदमें डाल दे।' अर्जुनने वैसा ही किया। जयद्रथका मस्तक काटकर अर्जुनने उसे दिन्य वाणोंद्वारा आकाश-मार्गसे प्रेरितकर उसके पिताकी गोदमें गिरा दिया, पिता झिझककर उठा तो उसके द्वारा वह सिर सहसा जमीनपर गिर पड़ा, जिससे उसी समय उसके सिरके सौ टुकड़े हो गये। मगवान्की द्रदर्शिता और सावधानीसे अर्जुनकी दोनों विपत्तियोंसे अद्भुन प्राणरक्षा हो गयी!

#### (8)

इन्द्रसे वरदानमें प्राप्त एक अमीव शक्ति कर्णके पास थी। इन्द्रका कहा हुआ या कि इस शक्तिको त् प्राणसंकटमें पड़कर एक वार जिसपर भी छोड़ेगा, उसीकी मृत्यु हो जायगी, परन्तु एक वारसे अधिक इसका प्रयोग नहीं हो सकेगा। कर्णने वह शक्ति अर्जुनको मारनेके छिये रख छोड़ी थी। उससे रोज दुर्योधनादि कहते कि तुम उस शक्तिका प्रयोगकर अर्जुनको मार क्यों नहीं देते। वह कहता कि आज अर्जुनके सामने आते ही उसे जरूर मारूँगा, पर रणमें अर्जुनके सामने आनेपर कर्ण इस बातको मूछ जाता और उसका प्रयोग न करता। कारण यही था कि अर्जुनके रथमें सारियके रूपमें भगवान् निरन्तर रहते। अर्जुनका रथ सामने आते ही कर्णको पहले भगवान्के दर्शन होते। भगवान् उसे मोहित कर छेते, जिससे वह शक्ति छोड़ना भूछ जाता । वे हर तरहसे अर्जुनको बचाने और जितानेके छिये सचेष्ट ये। उन्होंने खयं ही सात्यिकिसे कहा या—

अहमेव तु राधेयं मोहयामि युधांवर।
ततो नावास्त्रच्छक्ति पाण्डचे र्वेतवाहने॥
न पिता न च मे माता न यृयं झातरस्त्या।
न च प्राणास्तथा रक्ष्या यथा चीमत्सुराहवे॥
घें छोक्यराज्याद्यत्कि ञ्चिद्ववेदन्यत्सुदुर्त्वभम् ।
नेच्छेयं सात्वताहं तहिना पार्थं धनज्जयम्॥
(द्रोणपर्वं १८२। ४०, ४३-४४)

'हे सात्यिक ! मैंने ही कर्णको मोहित कर रक्या या, जिससे वह खेत घोडोंवाले अर्जुनको इन्द्रकी दी हुई शक्तिसे नहीं मार सका था । मैं अपने माता-पिताको, तुमलेगोंकी, भाइयोंकी और अपने प्राणोंकी रक्षा करना भी उतना आवस्यक नहीं समझता, जितना रणमें अर्जुनकी रक्षा करना समझता हूँ । हे सात्यिक ! तीनों लोकोंके राज्यकी अपेक्षा भी कोई वस्तु अधिक दुर्लभ हो तो मैं उसे अर्जुनको छोड़कर नहीं चाहता ।' धन्य है!

इसीलिये भगवान्ने भीमपुत्र घटोत्कचको रातके समय युद्धार्थ भेजा । घटोत्कचने अपनी राक्षसी मायासे कौरव-सेनाका संहार करते-करते कर्णके नाकोंदम कर दिया । दुर्योधन आदि समी घनरा गये। सभीने खिन्न मनसे कर्णको पुकारकर कहा कि 'इस आधीरातके समय यह राक्षस हम सबको मार ही डाटेगा. फिर भीम-अर्जुन हमारा क्या करेंगे। अतएव तुम इन्द्रकी शक्तिका प्रयोगकर इसे पहले मारो, जिससे हम सबके प्राण बचें ।' आखिर कर्णको वह शक्ति घटोत्कचपर छोड़नी पड़ी । शक्ति लगते ही घटोत्कच मर गया । वीर-पुत्र घटोत्कचकी मृत्यु देखकर सभी पाण्डवोंकी आँखोंमें आँसू भर आये । परन्तु श्रीकृष्णको वड़ी प्रसन्तता हुई, वे हुर्पसे प्रमत्त-से होकर वार-वार अर्जुनको हृदयसे लगाने लगे । अर्जुनने कहा-'भगवन् ! यह क्या रहस्य है ? हम सत्रका तो धीरज छुटा जा रहा है और आप हैंस रहे हैं ?' तत्र श्रीकृष्णने सारा भेद बताकर कहा कि 'मित्र ! इन्द्रने तेरे हितके लिये कर्णसे कवच-कुण्डल ले लिये थे, बदलेमें उसे एक शक्ति दी यी, वह शक्ति कर्णने तेरे मारनेके छिये रख छोड़ी थी। उस शक्तिके कर्णके पास रहते में सदा तुझे मरा ही समझता था। मैं सत्यकी शपय खाकर कहता हूँ कि आज भी, शक्ति न रहनेपर भी कर्णको तेरे सिवा दसरा कोई नहीं मार सकता। वह ब्राह्मणोंका भक्त, सत्यवादी, तपस्री, ब्रताचारी शत्रुओंपर भी दया करनेवाला है । मैंने घटोत्कचको इसी उद्देश्यसे भेजा था। हे अर्जुन ! तेरे हितके लिये ही मैं यह सत्र किया करता हूँ । चेदिराज, शिशुपाल, भील एकळव्य, जरासन्ध आदिको विविध कौशलोंसे मैंने इसीलिये मारा या मरवाया था, जिससे वे महाभारत-समरमें कौरवोंका पक्ष न छे सकें । वे आज जीवित होते तो तेरी विजय बहुत ही कठिन होती । फिर यह घटोत्कच तो बाद्यगोंका हेपी, यक्तहेपी, धर्मका छोप करनेबाटा और पापी या । इसे तो में ही मार डाट्डा, परन्तु तुम छोगोंको बुरा ट्येगा, इसी आशक्कासे मैंने नहीं मारा । आज मैंने ही इसका नाश करवाया है—

> ये हि धर्मस्य लोतारो वध्यास्ते मम पाण्डव ॥ धर्मसंस्थापनार्थं हि प्रतिज्ञेषा मया कृता। ब्रह्म सत्यं दमः शोचं धर्मो हीः श्रीधृंतिः समा ॥ यत्र तत्र रमे नित्यमहं सत्येन ते शपे। (द्रोणपर्यं ५८९ । २८, २९, ३०)

'जो पुरुप धर्मका नाश करता है, में उसका वध कर डालता हूँ। धर्मकी स्थापना करनेके लिये ही मैंने यह प्रतिज्ञा की है। मैं सत्यकी शपथ खाकर कहता हूँ कि जहाँ ब्रह्मभाव, सत्य, इन्द्रिय-दमन, शौच, धर्म, ( बुरे कमोंमें ) लजा, श्री, धेर्य और क्षमा हैं, वहाँ मैं नित्य निवास करता हूँ।'

अभिप्राय यह कि तुम्हारे अन्दर ये सब गुण हैं, इसीलिये मैं तुम्हारे साथ हूँ और इसीलिये मैंने कौरवोंका पक्ष त्यान रक्खा है, नहीं तो मेरे लिये सभी एक-से हैं। फिर तुम घटोत्कचके लिये शोक क्यों करते हो ? अपना भाई भी हो तो क्या हुआ, जो पापी है वह सर्वधा त्याज्य है !

इस प्रकार मित्र अर्जुनके प्राण और धर्मकी भगवान्ने रक्षा की !

### (4)

जयद्रथ-वधके दिन अर्जुनके रथके घोड़ोंको बहुत ही परिश्रम करना पड़ा । घोड़े घायछ हो गये । प्यासके मारे उनके प्राण घत्ररा उठे । जयद्रथ अभी बहुत दूर था, इससे यह निश्चय हुआ कि घोड़े खोछ दिये जायेँ । भगवान्ने घोड़े खोछ दिये। अर्जुन रयसे उतरकर गाण्डीव-धनुषको तानकर पर्वतके समान अचछ हो खड़े हो गये । अर्जुनने तुरन्त ही वाणोंसे पृथिवी फोड़कर वहाँ एक सुन्दर सरोवर तैयार कर दिया । वहाँ अर्जुनने वाणोंसे ही खम्मे और सुन्दर भवन तथा परकोटा बना दिया । भगवान् घोड़ोंके बाण निकालकर उन्हें अच्छी तरह घोने, नहलाने और पानी पिलाने लगे । जब घोड़े नहाकर, पानी पीकर और घास खाकर ताजे हो गये, तब श्रीकृष्णने प्रसन्न हो उन्हें रथमें जोड़ दिया । इस तरह भगवान्ने मित्रकी किसी प्रकारकी सेवा करनेमें भी आनाकानी नहीं की ।

#### (६)

कर्ण और अर्जुनका घमासान युद्ध हो रहा है। कर्ण और शल्यकी वार्ते सुनकर अर्जुनने श्रीकृष्णसे पूछा कि यदि कर्ण मुझे मार डाले तो आप क्या करेंगे ? भगवान्ने हँसकर अर्जुनसे कहा—

> पतेद्विषाकरः स्थानाच्छुप्येद्पि महोद्धिः। शैत्यमन्त्रिरयास त्यां कर्णो हन्याद्धनञ्जय॥

यदि चैतत्कथिञ्चित्स्याहोकपर्यासनं भवेत्। इन्यां कर्णं तथा शल्यं चाहुभ्यामेष संयुगे॥ (कर्णवर्षं =०।१०५-१०६)

'चाहे सूर्य ट्रटकर गिर पड़े, समुद्र सूख जाय, अग्नि शीतल हो जाय, परन्तु कर्ण तुझे नहीं मार सकता और यदि किसी प्रकार ऐसा हो ही जाय तो संसार उटट जायगा और मैं अपने बाहुओंसे कर्ण और शल्यको मार डाट्या ।'

कर्णने अर्जुनको मारनेके लिये एक सर्पमुख वाण बहुत दिनों-से सँमालकर रख छोड़ा था। वह बाण महा भयानक, अति तीक्ण, जलता हुआ तथा वड़ा ही प्रमावशाली था । कर्णके उस वाणको चढ़ाते ही दिशाओंमें और आकाशमें आग-सी छग गयी। सैकड़ों तारे दिनहाँमें टूट-टूटकर गिरने छगे। इन्द्रसहित छोकपाछगण हाहाकार करने छगे। खाण्डव-वन-दाहके समयका अर्जुनका वैरी अश्वसेन नामक एक महाविपधर सर्प भी वैर निकालनेके लिये उसी वाणमें घुस बैठा । कर्णने अर्जुनके मस्तकको ताककर वड़ी ही फ़ुर्तीसे वाण छोड़ दिया । परन्तु भगवान्ने उससे भी अधिक फ़र्तीसे वाणके अर्जुनके रयतक पहुँचनेके पहछे हो अर्जुनके बड़े वजनदार रथको एकदम पैरसे दवाकर पृथिवीमें धँसा दिया । चारों घोड़े घुटने टेककर जमीनपर वैठ गये। वाण आया, परन्तु अर्जुनके मस्तकमें नहीं लग सका । कर्णने वड़े उत्साह और उद्योगसे अन्यर्थ सर्पनाण मारा था, परन्तु रथ नीचा हो जानेसे वह व्यर्थ हो गया ! बाण इन्द्रके दिये हुए अर्जुनके दिव्य मुकुटमें लगा, जिससे वह मुकुट पृथिवीपर गिरकर जल गया । भगवान्ने अर्जुनको सचेत करके उड़ते हुए अश्वसेन नागको भी मरवा डाला । यों बड़े भारी मृत्युप्रसंगमें अर्जुनकी रक्षा हुई ।

(৩)

महामारतमें पाण्डव विजयी हुए । छावनीके पास पहुँचनेपर श्रीकृष्णने अर्जुनसे कहा कि 'हे मरतश्रेष्ठ ! त् अपने गाण्डीव- चनुष और दोनों अक्षय माथोंको छेकर पहछे रथसे नीचे उतर जा । मैं पीछे उतरूँगा, इसीमें तेरा कल्याण है ।' यह आज नयी बात थी, परन्तु अर्जुन मगवान्के आज्ञानुसार नीचे उतर गये । तब बुद्धिके आघार जगदीश्वर मगवान् श्रीकृष्ण घोड़ोंकी छगाम छोड़कर रथसे उतरे । उनके उतरते ही रथकी ध्वजापर बैठा हुआ दिव्य वानर तत्काछ अन्तर्धान हो गया । तदनन्तर अर्जुन-का वह विशाछ रथ पहिये, धुरी, डोरी और घोड़ोंसमेत बिना ही अग्निके जळने छगा और देखते-ही-देखते भस्म हो गया । इस घटनाको देखकर सभी चिकत हो गये । अर्जुनने हाथ जोड़कर इसका कारण पूछा, तब मगवान् बोछे—

अस्त्रे वंहुविधेर्दग्धः पूर्वमेवायमर्जु न ।
मद्धिष्ठितत्वात् समरे न विशोर्णः परन्तप॥
इदानीन्तु विशीर्णोऽयं दग्धो ब्रह्मास्रतेजसा।
मया विमुक्तः कौन्तेय त्वय्यद्य कृतकर्मणि॥
(शस्यपर्व १२ । १ द-१ १ )

'हे प्रस्तप अर्जुन! विविध रास्त्रास्त्रोंसे यह रथ तो पहले ही जल चुका था, में इसपर बैठा इसे रोके हुए था, इसीसे यह अबसे पूर्व रणमें भस्म नहीं हो सका। हे कोन्तेय! तेरा कार्य सफल करके मैंने इसे छोड़ दिया, इसीसे ब्रह्माखके तेजसे जला हुआ यह रथ इस समय खाक हो गया है। मैं पहले न रोके रखता या आज त पहले न उतरता तो त भी जलकर खाक हो जाता!'

भगवान्की इस छीछाको देख-सुनकर समी पाण्डव आनन्द-से गद्गद हो गये ।

महाभारतमें तथा अन्य पुराणोंमें ऐसे अनेक उदाहरण मिलते हैं, जिनसे अर्जुनके साथ भगवान्को अपूर्व मैत्रीका परिचय मिलता है। यहाँ तो संक्षेपमें बहुत ही घोड़े-से उदाहरण दिये गये हैं। इस लीलाका आनन्द लेनेको इच्छा रखनेवालोंको उपर्युक्त ग्रन्थ अवस्य पदने-सुनने चाहिये।

जिस समय उत्तराके गर्भस्य वालक परीक्षितको अश्वरथामाने मार दिया था और उत्तरा मगवान्के सामने रोने लगी थी, उस समय विश्वद्वारमा भगवान्ने सारे जगत्को सुनाते हुए कहा था—

न व्रवीम्युत्तरे मिथ्या सत्यमेतङ्गिष्यति। एप सञ्जीवयाम्येनं पश्यतां सर्वदेहिनाम्॥ नोक्तपूर्वं मया मिथ्या स्वैरेष्वपि कदास्ताः। न च गुद्धात्परावृत्तस्तथा सञ्जीवतामयम्॥ यथा मे दियतो धर्मो ब्राह्मणाश्च विशेषतः।
भिम्मनन्योः सुतो जातो मृतो जीवत्वयं तथा॥
यथाऽहं नामिजानामि विजयेन कदाचन।
विरोधन्तेन सत्येन मृतो जीवत्वयं शिशुः॥
यथा सत्यं च धर्मश्च मिय नित्यं प्रतिष्ठितौ।
तथा मृतः शिशुरयं जीवताव्भिमन्युजः॥
यथा कंसश्च केशो च धर्मण निह्तौ मया।
तेन सत्येन वालोऽयं पुनः सञ्जीवतामयम्॥
(भक्षमेभपर्वं ६६।१५—२३)

'हे उत्तरा! मैं कमी झूठ नहीं बोलता, मेरा कहना सत्य ही होगा। सन देहधारी देखें में अभी इस नालकको जीवित करता हूँ। यदि मैंने कभी हँसी-मजाकमें भी झूठ नहीं बोला है, और यदि मैं युद्धमें कभी पीछे नहीं लौटा हूँ तो यह नालक जी उठे। मुझे यदि धर्म और निशेषकर न्नाह्मण प्यारे हैं तो जन्मते ही मरा हुआ अभिमन्युका नालक जीवित हो जाय। यदि कभी भी मैंने जानमें अर्जुनसे निरोध नहीं किया है, यदि यह सत्य है तो यह मृत नालक जी उठे। सत्य और धर्म मेरे अन्दर नित्य ही प्रतिष्ठित रहते हैं, इनके नलसे यह अभिमन्युका मरा नालक जीवित हो जाय। यदि कंस और केशीको मैंने धर्मानुसार मारा है ( द्वेपसे नहीं ) तो यह नालक जी उठे। मंगवान्के ऐसा कहते ही नालक जी उठा। इस प्रसङ्गमें भगवान्के सत्य, वीरत्व, धर्म, ब्रह्मण्यता, राग-द्वेपहीनता आदिकी घोपणा तो महत्त्वकी हैं ही, परन्तु अर्जुनके अविरोधकी वात भगवान्का अर्जुनके प्रति कितना असीम प्रेम या, इसको स्चित करती हैं।

इसी प्रकार मक्त सुधन्वाको मारनेकी प्रतिक्षा कर टेनेपर मगवान्ने अर्जुनको बचाया था और उनके प्रणकी रक्षा की यो ।

गृहस्थमें रहकर भी अर्जुन इन्द्रियोंपर विजयी होनेके कारण शास्त्रीय रीतिसे ब्रह्मचारी ही थे। ब्रह्मचर्य, सत्य और सदाचारके कारण हो इनमें ब्रह्माख छोटानेको शक्ति थी । अञ्चरयामाके ब्रह्मालको न्यर्प करनेके छिये अर्जुनके द्वारा ब्रह्मालका प्रयोग होनेपर जब दोनों अस्रोंके बीचमें भिड़ जानेसे जगत्में प्रलयका दृदय उपस्थित हो गया तत्र दिव्य ऋषियोंने प्रकट होकर अर्जुनसे ब्रह्मास्र छोटानेके लिये अनुरोध किया । तव जगत्की हितकामना-से तुरन्त ब्रह्मास छौटा लिया । ब्रह्मास छौटा हेनेपर अर्जुनके लिये महर्षि वेदन्यासने कहा कि, 'तीनों लोकोंमें एक भी ऐसा पुरुष नहीं है जो इस अक्षका उपसंहार कर सके, स्वयं इन्द्र भी नहीं कर सकते। चरित्रहीन पुरुष तो इस अस्रका प्रयोग ही नहीं कर सकते। ब्रह्मचारी भी उपसंहार नहीं कर सकते। अर्जुन ब्रह्मचारी, सत्यव्रती, शूर्वीर और गुरुकी आज्ञाका पालन करने-

वाळा है, इसीसे यह ऐसा कर सका है।'

अर्जुनमें जो एक-से-एक बहकर अनेक गुण थे उसका मुख्य कारण यही है कि वे भगवान् श्रीकृष्णके अनन्य भक्त थे और भगवान् श्रीकृष्ण अर्जुनसे इतना अधिक स्नेह करते थे कि हर तरह अर्जुनकी बात पूरी हो इस बातके लिये पूर्ण प्रयत्न करते थे। वस्तुतः भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनमें पूर्ण अभिन्नता थी और उनमें किसी प्रकारका अन्तर नहीं या, इस बातको उनके विपक्षियोंने भी मुक्तकण्ठसे खीकार किया है। कौरवींके राजा खर्य दुर्योधनने महाराज धृतराष्ट्रके सामने पाण्डवींके राजसूय-यज्ञका वर्णन करते हुए कहा था कि—

आतमा हि रूप्णः पार्थस्य रूप्णस्यातमा धनञ्जयः ॥
यद्ज्रूयादर्जुनः रूप्णं सर्वं कुर्यादसंशयम् ।
रूप्णो धनञ्जयस्यार्थे स्वर्गलोकमिप त्यजेत् ॥
तथैव पार्थः रूप्णार्थे प्राणानिप परित्यजेत् ।
(महा॰ समा॰ ४२।३१—३३)

अर्थात् 'श्रीकृष्ण अर्जुनके आत्मा हैं और अर्जुन श्रीकृष्णके आत्मा हैं। अर्जुन श्रीकृष्णको जो जुळ करनेको कहते हैं, श्रीकृष्ण निस्सन्देह वही सब करते हैं। श्रीकृष्ण अर्जुनके लिये दिन्यलोकका भी त्याग कर सकते हैं और बैसे ही अर्जुन श्रीकृष्णके लिये प्राणोंका भी परित्याग कर सकते हैं।'

भगवान् श्रीकृष्ण और अर्जुनमें कैसा अभिन्न और सचा . प्रेम था और भगवान् श्रीकृष्ण अर्जुनको किस आदरकी दृष्टिसे देखते थे इसका एक उदाहरण यहाँ दिया जाता है— पाण्डवींके यहाँ से ठीटकर आये हुए सजयसे भृतराष्ट्रने जन वहाँ के समाचार पृष्टे, तब सारा हाल कहते हुए उसने कहा कि भ्रीकृष्ण-अर्जुनका मैंने विलक्षण प्रेमभाव देखा है । मैं उन दोनोंसे वातें करनेके लिये बड़े ही विनीत भावसे उनके अन्तः पुरमें गया । मैंने जाकर देखा कि वे दोनों महातमा उत्तम वलाभूपणोंसे भूपित होकर रत्नजित सोनेके महामृत्य आसनोंपर नैठे थे । अर्जुनकी गोदमें श्रीकृष्णके पर थे और द्रीपदी तथा सत्यभामाकी गोदमें अर्जुनके दोनों पर थे । अर्जुनने अपने पैरके नीचेका स्वर्णका पीढ़ा सरकाकर मुझे बैठनेको कहा, मैं उसे छूकर अदनके साथ नीचे बैठ गया । तब श्रीकृष्णने अर्जुनकी प्रशंसा करते हुए और उन्हें अपने ही समान वतलाते हुए मुझसे कहा—

देवासुरमनुष्येषु यक्षगन्धर्वभोगियु । न तं पश्याम्यहं युद्धे पाण्डवं योऽभ्ययाद्रणे ॥ घलं वीर्यञ्च तेजश्च शीव्रता लघुहस्तता । अविपादश्च धैर्यञ्च पार्थान्नान्यत्र विद्यते ॥ (महा० उद्यो० ५९ । २६, २९)

'देवता, गन्धर्व, राक्षस, यक्ष, मनुष्य और नागोंमें कोई ऐसा नहीं है जो युद्धमें अर्जुनका सामना कर सके। वल, वोर्य, तेज, शीव्रता, लघुहस्तता, विषादहीनता और धेर्य ये सारे गुण अर्जुनके सिवा किसी भी दूसरे मनुष्यमें एक साथ विद्यमान नहीं हैं।'

भगवान्ने अर्जुनके साथ सदा सख्यत्वका व्यवहार किया और उन्हें अपनी छीछाओंमें प्रायः साथ रक्खा । भगवान्के परम धाम पधारनेपर अर्जुन प्राणहीन-से हो गये और शीघ्र ही हिमाल्यमें जाकर उन्होंने शरीर छोड़ दिया । भगवान्के प्रति अर्जुनका इतना गाढ़ प्रेम था कि वे गीताज्ञानके सर्वोत्तम और सर्वप्रथम श्रोता तथा ज्ञाता होनेपर भी सायुज्य-मुक्तिको न प्रहणकर परम धाममें भी भगवान्की सेवामें ही छगे रहे । खर्गारोहणके अनन्तर धर्मराज युधिष्ठरने दिज्य देह धारणकर परम धाममें देखा—

द्दर्श तत्र गोविन्दं ब्राह्मेण वपुपाऽन्वितम्।

× × ×

दीप्यमानं खवपुपा दिव्यैरस्त्रेरुपस्थितम्।
चक्रप्रभृतिभिघोरैदिव्यैः पुरुपिवप्रहैः॥
उपास्यमानं वीरेण फाल्गुनेन सुवर्चसा।

× × ×

(सहाभारत स्वर्गा० ४। २-४)

भगवान् श्रीगोविन्द अपने ब्राह्मशरीरयुक्त हैं । उनका शरीर देदीप्यमान है, उनके समीप चक्र आदि दिन्य और घोर अस्त्र पुरुषका शरीर धारणकर उनकी सेवा कर रहे हैं । महान् तेजसी बीर अर्जुन भी भगवान्की सेवा कर रहे हैं ।

हम सबको चाहिये कि संसारके भोग्य पदार्थोंसे आसक्ति दूरकर अर्जु नकी भाँति भगवान्के शरणागत हो जायँ।

बोलो भक्त और उनके भगवान्की जय !

## वित्र सुदामा

#### <del>--{€€€€€}--</del>



हान् दरिही सुदामा पण्डित भगवान् श्री
छप्णचन्द्रके छड्कपनके सखा थे। दोनों

एक ही गुरुके घरमें एक साथ पढ़े थे।

सुदामा वेदके तत्त्वज्ञ, विपयोंसे विरक्त,

शान्त और जितेन्द्रिय थे। भगवान् श्रीकृष्णसे इनकी खूब पटती थी। दीनोंके

साथ ही दीनवन्धुकी यथार्थ मित्रता हुआ

करती है। इसीमें तो उनके इस नामकी सार्थकता है! विद्या पढ़ टेनेपर दोनों मित्र अपने-अपने घर चटे गये। बहुत दिन बीत गये, आपसमें कभी मेंट नहीं हुई। मगवान् श्रीकृष्ण तो द्वारकाके राजराजेश्वर बने, और उधर वेचारे सुदामा एक ट्रटीफ्टी झोंपड़ीके निवासी हुए। सुदामाजी खयं जैसे सज्जन ये वैसे ही उन्हें सती स्त्री भी मिल गयी थी। दिव्वता तो उनके घरमें साक्षात् मृतिमान् होकर रहती थी। परन्तु दम्पित हिरिभजन करते हुए सन्तोषसे अपना शुद्ध जीवन बिताते थे। धनका लोम तो था ही नहीं, आवश्यक सामिश्रयोंके लिये भी वे किसीसे कुछ माँगते नहीं थे।

# भक्त-चरित माला



सुदामाका चरण-प्रक्षालन

. बद्रच्छयोपपन्नेन वर्तमानो गृहाश्रमी। : तस्य भार्या कुचैलस्य श्रुदक्षामा च तथाविघा॥ (श्रीमद्वा० १० । ८० । ७ )

प्रारम्थवरा जो कुछ आप ही मिल जाता या उसीमें निर्वाह करते । दिरद्रताके कारण सुदामाजी एक बहुत मैले-कुचैले कपड़े- का चिथड़ा पहने रहते और उनकी पतिव्रता स्त्री भी उन्हींके समान एक चिथड़ेसे अपना काम चलाती । नित्य भोजन न मिलनेके कारण पतिकी भाँति स्त्री भी उन्हींके साथ-साथ भूखका अपार कष्ट सहती । परन्तु पतिसे वह कभी कुछ कहती नहीं थी। पति-पत्नीका खभाव और उनकी भक्ति देखिये—

नित पूजा जप ज्ञान ध्यानमें रहत सुद्रामा।
सेवत चरन पुनीत प्रेमते नित्य सुवामा॥
मिले कविह फल मूल खाहिं अमृत किर जानिहं।
रह उलिए सो वाम राम जूरो किर मानिहं॥
यहि प्रकार बीते दिवस जो दिरद्र तो उप्र मन।
यथा लाभ सन्तोप सुख रमत राम रमनीरमन॥
ज्यों-ज्यों दुख नित प्रवल प्रीतित्यों-त्यों द्विज हरिपद्।
मथत लीर नौनीत घिरत पावक जम्बूनद्॥
रामवधू सिववधू कन्तकी पतिव्रत धारन।
कन्त-चरनकी धूर सीस सिन्दूर सँवारन॥

यद्पि सही संसार सुझ असन वसन विनु दीनता। तौ मन यच क्रम रामके चरन-क्रमल लीलीनता॥ (इलथर कवि)

दग्पति इस प्रकार अपना सात्त्रिक जीवन विताते । सुदामा समय-समयपर अपनी सती पत्नीको अपने वाल्यकालको कथा सुनाया करते और गुरुगृहकी वात चलनेपर भगवान् श्रीकृष्णकी स्मृति होते ही वे प्रेममें मग्न हो जाते । प्रिय सखाकी स्मृतिसे उनके रोमाञ्च हो जाता, आँखें डवडवा आतीं, वाणी गद्गद हो जाती और वड़ी कठिनतासे वे रोते-रोते अपने मित्रकी मनोहर लीलाएँ सुनाते । पत्नी भी उन्हें सुनकर मुग्ध हो जाती ।

एक समय ऐसा हुआ कि कई दिनोंतक लगातार अन नहीं
मिला । भूखके मारे बेचारी ब्राह्मणीका मुख सूख गया, बचोंकी
दशा देखकर उसकी छाती भर आयी । उसने मनमें सोचा कि
जगत्के एकमात्र निधि, सम्पूर्ण ऐश्वर्यकी खान भगवान् जिसके
मित्र हैं, उसके वाल-बच्चे यों भूखके मारे प्राण दे दें, यह बात तो
ठीक नहीं है । उसने अपने हदयका भाव पितसे कहना चाहा,
परन्तु साहस नहीं हुआ । थोड़ी देरके लिये वह रुक गयी, बच्चे
फिर खानेको माँगने छगे । मातृस्लेह उमड़ा, दिरहपीड़िता,
दु:खिता सती ब्राह्मणीसे अब नहीं रहा गया । वह डरसे काँपतीकाँपती पितके समीप जाकर विनयके साथ बोळी—

नेनु ब्रह्मन् भगवतः सला साक्षात् श्रियः पतिः । ब्रह्मण्यश्चे शरण्यश्च भगवान् सात्वतर्पभः॥ तमुपैहि महाभाग साधूनां च परायणम्। दास्यति द्रिषणं भूरि सीदते ते कुटुम्बिने॥ आस्तेऽधुना द्वारवत्यां भोजवृष्ण्यन्धकेश्वरः। सारतः पादकमलमातमानमपि यच्छति॥ किं त्वर्यकामान् भजतो नात्यभीष्टान् जगदुगुरुः।

(श्रीसद्भाव १०।८०।९--१२)

अर्थात् 'हे महामाग ! मैं जानती हूँ कि साक्षात् छक्ष्मीपति त्राह्मणोंके हितकारी, शरणागतपालक, यादवश्रेष्ठ मगवान् श्रीकृष्ण-चन्द्र आपके मित्र हैं, वे साधुओंकी परम गित हैं । आप उनके निकट जाइये, आप कुटुम्बी हैं, दरिद्रताके कारण कष्ट पा रहे हैं, वे आपको अवश्य ही प्रचुर धन देंगे । वे भोज, वृष्णि और अन्वकोंके खामी इस समय श्रीद्दारकाजीमें विराजते हैं । हे प्रभो ! वे जगद्गुरु अपने चरणकमलोंका स्मरण करनेवालेको जब अपना खरूपतक दे देनेमें भी सङ्कोच नहीं करते तत्र अपने परम मक्त आपको उनसे धन मिल्नेमें तो सन्देह हो क्या है ! प्रभो ! मैं जानती हूँ कि आपको धनकी रत्तीमर भी चाह नहीं है परन्तु धन बिना गृहस्थीका निर्वाह होना वड़ा कठिन है, अतएव मेरी समझसे आपका अपने प्रिय मित्रके पास जाना ही आवश्यक और उचित है ।'

सुदामाने सोचा कि ब्राह्मणी दुःखोंसे घबराकर धनके छिये मुझे वहाँ भेजना चाहती है। उन्हें इस कार्यके छिये मित्रके घर जानेमें बड़ा सङ्कोच हुआ । वे कहने छो 'पगडी ! क्या त् धनके छिये मुझे वहाँ भेजती है ! क्या ब्राह्मण कभी धनकी इच्छा किया करते हैं ! अपना तो काम भगवान्का भजन ही करना है । भूख छगनेपर भिक्षा माँग ही सकते हैं ।'

मेरे हिये हरिको पर्यंक्षज बार हजारलों देख परिच्छा। शीरनको धन चाहिये बायरी ब्राह्मनके धन केवल भिच्छा॥ ( नरोत्तम कवि )

व्राह्मणीने कहा, 'यह तो ठीक है, परन्तु यहाँ मीख भी तो नसीय नहीं होती। मेरे फटे चियड़े और भूखसे उटपटाते हुए बाउकोंके मुँहकी ओर तो देखिये। मुझे धन नहीं चाहिये। मैं नहीं कहती कि आप उनके पास जाकर राज्य या उदमी माँगें। अपनी इस दीन दशामें एक बार वहाँ जाकर आप उनसे मिछ तो आइये!' छुदामाने जानेमें बहुत आनाकानी की, परन्तु अन्तमें यह विचारकर कि चछो इसी वहाने—

अयं हि परमी लाभ उत्तमश्लोकदर्शनम्।

-श्रीकृष्णचन्द्रके दुर्लभ दर्शनका परम लाम होगा, सुदामाने जानेका निश्चय कर लिया, परन्तु खाली हाथों कैसे जायँ! उन्होंने स्रीसे कहा कि—

अप्यस्त्युपायनं किञ्चिद्गृहे कल्याणि दीयताम् । 'हे कल्याणि ! यदि कुछ भेंट देनेयोग्य सामंग्री घरमें हो

तो छाओ ।' पतिकी बात तो ठीक थी परन्तु वह वेचारी क्या

देती ! सुदामाको तो श्रीकृष्णप्रेमकी मस्तीमें कई दिनोंकी भूखका भी पता नहीं था, परन्तु ब्राह्मणीको तो अपनी फाकाकशीका हाल रत्ती-रत्ती माल्रम था । दिरिहोंके घरोंमें हीरेकी कनीके अमावके समान सुदामाके टूटे छप्परकी फूटी हैं डियोंमें अन्नकी कनी भी तो नहीं थी । ब्राह्मणी चुप हो गयी । परन्तु आखिर यह सोचकर कि कुल दिये विना सुदामा जायँगे नहीं, वह बड़े सङ्कोचसे पड़ोसिनके पास गयी । आशा तो नहीं थी परन्तु पड़ोसिनने दया करके चार सुद्दी चावल उसे दे दिये । ब्राह्मणीने उनको—

चैलखण्डेन तान्बद्ध्वा भन्ने प्रादादुपायनम्॥
—एक मैले-कुचैले फटे चिथड़ेमें वाँघकर श्रीकृष्णकी मेंटके
लिये पतिको दे दिया और वड़े उल्लासके साथ वह बोली—
सिद्धि करी गनपति सुमिरि बाँधि दुपटिया खूट।
चले जाहु तेहि मारगहि माँगत बाली बूट॥
(नरोत्तम कवि)

सुदामाने 'अच्छा' कहकर चावलेंकी पुटिकया वगलमें दवा ली और द्वारकाकी तरफ प्रयाण किया । बहुत दिनोंके बाद प्रिय मित्रके, मिल्रनसे होनेबाले आनन्दकी सुन्दर-सुन्दर कल्पना करते हुए निष्काम भक्त सुदामा द्वारकाजी पहुँचे । सुदामाजी तो द्वारकाका ठाट-बाट देखकर ही चिकत हो गये ।

> दृष्टि चकाचौंध गयी देखत सुवरनमई, एकते एक सरस द्वारकाके भीन हैं।

पूछे विज् कोऊ काहुसों न करे बात जहाँदेवता-से चैठे सब साधि-साधि मीन हैं।।
देखत सुदामा धाय पुरजन गहे पाय,
छपाकरि कहो कहाँ कीनहे चित्र गीन हैं।
धीरज अधीरके हरन पर पीरके,
धताओ यलवीरके महल यहाँ कीनहें रै॥

(नरोत्तम कवि)

यह ब्राह्मण भगवान् श्रीकृष्णका महल भी नहीं जानता, इस वातसे आश्चर्यचिकत होकर किसी नागरिकने सुदामाजीको महाराजका महल दूरसे दिखला दिया । सुदामाजी महलके पहले द्वारपर पहुँचे । द्वारपालने मस्तक नवाकर कुशल-समाचार प्लनेके वाद कहा कि 'हे द्विजराज! आप महानुभाव कौन हैं और किससे मिलनेकी इच्लासे यहाँ पधारे हैं ?' सुदामाने कहा—

हों भिखारि संसार दीन दुर्घल दुर्दस हों।
उनछ कर्मको करनिहार दारिदके यस हों॥
वित्र सुदामा नाम रूप्ण हैं मित्र हमारे।
मित्र-मिलन हों द्वारपाल! आयहुँ हरिद्वारे॥
अब इतनी विनती सुनहु अहो पवरि! तुम चतुर नर।
कहो जाय गोपालतें खड़े सुदामा द्वारपर॥
(इल्धर कवि)

सुदामाके मुखसे भगवान्के छिये 'मित्र' शन्द सुनकर द्वार-

पालकी बुद्धि चकरा गयी, उसने सोचा कि कहीं बाह्मण पागल तो नहीं हो गया, अरे—

> देयराजको द्र्प नाहिं जो मित्र कहावें। ज्यासदेवसे विष्णुक्षप जैहिं सीस नवावें॥ (इलघर)

ऐसे सर्वेश्वर भगवान्को नङ्गा-भूखा ब्राह्मण अपना सखा कैसे कहता है ? परन्तु द्वारपाल तो भगवान्का ही था । उसने सोचा कि मेरे प्रमु दीनवन्धु हैं न ? दीनका मित्र बनना उनकें लिये खामाविक ही है । परन्तु राजनियमके अनुसार ब्राह्मणको आदरसहित वहाँ वैठाकर द्वारपाल अन्दर गया ।

> द्वारपाल तहँ चिल गयो, जहाँ कृष्ण यदुराय। हाथ जोरि ठाढ़ो भयो, बोल्यो सीस नवाय॥ (नरोत्तम कवि)

जाकर बोला, नाथ !

सीस पगा न भगा तनपे प्रभु ! जानेको आहि यसे किहि गामा । धोती फटी सी लटी दुपटी, अरु पाँय उपानहकी नहिं सामा ॥ द्वार खड़ो द्विज दुर्वल देखि, रह्यो चिक सो यसुधा अभिरामा । पूछत दीनद्यालको धाम, वतावत आपनो नाम सुदामा॥ (नरोत्तम)

मगवान् 'सुदामा' शब्द सुनते ही सारी सुध-बुध भूछ गये— सुनत सुदामा नाम नाथ सुभ घरी गुनी है। बहुत दिननपर आजु मित्र-आगमन सुनी है॥ कर धीरी कपूर पान करते डारी है। रही न सुघि पट-पीत पानही पगु छारी है॥ रही लटपटी पाग सिर सोउन सके बनाएके। तिज भूपन पेसेहि चले मिले सुदामा धारके॥ (इल्बर)

मुकुट वहीं रह गया, पीताम्बर कहीं गिर गया, पादुका भी नहीं पहन पाये और दीड़े द्वारपर ! जाते ही सुदामाके चरणींपर गिर पड़े ।

सजल नैन गोपाल मित्रके पायें गहे हैं।
अंकमालिका देन यहुरि उर लाइ रहें हैं॥
दोउ मित्रके नेत्र नीर ढरकन लागे हैं।
द्वारावितके लोग देखि धीरज त्यागे हैं॥
इयों जादव समुभावते, महाराज धीरज धरें।
त्यों अधीर होते अधिक, विलखि विलखि अंकन भरें॥
(इल्पर)

लोचन पूरि रहे जलसों प्रभु, दूरते देखत ही दुख मेट्यो। सोच भयो सुरनायकके, कलपटुमके हिय माँभ खखेट्यो॥ काँपि कुवेर हिये सरसे, पगजात सुमेरहु रंकसे सेट्यो। राज भयो तब ही जवही भरि, अंक रमापतिसों दिज भेट्यो॥

आज मक्त और भगवान्का प्रिय सखाके रूपमें मधुर मिछन हो रहा है। कृष्ण, धुदामा दोनोंके नेत्रोंकी मिछी हुई आँधुओंकी धारा गङ्गा, गोदावरीसे अधिक कल्याणकारी होकर जगत्को पावन कर रही है। महाराजकी सहस्तों रानियाँ और द्वारकावासी नर-नारी ब्राह्मणके सौभाग्यकी सराहना कर रहे हैं। देवता चिकत और मुग्ध होकर लीलामयकी प्रेमलीला देख रहे हैं। देवराज इन्द्र, कल्पवृक्ष, कुबेर और सुमेरु घबरा रहे हैं कि भगवान् कहीं हमारा सर्वेख सुदामाको न दे डालें। ऋषि, मुनि और भक्तगण भक्तवत्सल भगवान्की मिलनरीतिको देख-देखकर प्रमुदित हो रहे हैं। भगवान्ने सुदामाके विवाईसे फटे हुए चरणोंको देखकर रोते हुए कहा—

ऐसे बिहाल बिवाइनसों, पग कंटकजाल गड़े पुनि जोये। हाय! महादुख पाये सखा तुम, आये इते न किते दिन खोये॥ देखि सुद्रामाकी दीन दसा, करना करके करनानिधि रोये। पानी परातको हाथ छुयो नहिं, नैननके जलसों पग धोये॥

परातका पानी छूनेकी भी आवस्यकता नहीं हुई। सरकार-ने अपने आँधुओंकी धारासे ही सुदामाके पद पखार डाले और उन्हें छातीसे लिपटा लिया। बहुत देर हो गयी, मगवान् सुदामाको छातीसे अलग नहीं करते। चारों ओर असंख्य लोगोंकी भीड़ लग गयी। अन्तमें उद्धव और अक्रूरादिने आकर भगवान्से प्रार्थना की। तब भगवान् सुदामाजीके गलवाहीं डाले हुए उन्हें अन्तःपुरमें ले गये।

जिन महलोंमें बिना आज्ञा वृष्णि और अन्धकवंशी यादव भी नहीं जा सकते, उन महलोंमेंसे एक सर्वोङ्गसुन्दर दिन्य महल्में सुदामाजी पहुँचे । मगवान् अच्युतने प्रिय वन्धु मुदामाको आदर-सिहत हे जाकर अपने दिव्य पटप्तपर वैठाया और पूजनकी सामग्री स्वयं अपने हार्थोसे संग्रहकर अपने ही हार्थोसे उनके चरणोंको धोकर, उस जहको स्वयं त्रिह्णेकपावन होते हुए मी अपने मस्तकपर धारण किया। रुक्मिणीजीने कहा कि में भी चरण पखारूँगी। मगवान्ने कहा, ठीक तो है, सब रानियाँ पखारें और इनके चरणोदकको महलोंमें छिड़ककर और पानकर स्थान और मनको पवित्र करें। रुक्मिणीजी एक हायमें खर्णकी झारी हैकर दूसरे हायसे चरण धोने हुगी।

दिहन कमलकर लिये कनक भारी हरिबामा।
बाम कमल-करते पखारती चरन सुदामा॥
जासु चरनरज धरत ध्यान मुनि जनम गँवाये।
जाकी गति निहं सिव विरंचि पन्नगपित पाये॥
जेहि सुर सदा पुकारते, जगदम्या जगतारनी।
तिन्हें आसु सुर देखते, भिच्छुकचरन पखारनी॥

इसके वाद और सव रानियोंने भी ऐसा ही किया । खर्यं छक्मीपति जिसके चरणोंका चरणामृत छें, उसका चरण यदि छक्मीजी या उनकी सिखयाँ घोती हैं तो इसमें आश्चर्यकी वात ही कौन-सी है ?

भगवान्ने अपने प्रिय मित्रके शरोरमें दिन्य गन्धयुक्त चन्दन, अगरु, कुङ्कुम लगाया और धुगन्धित घूप, दीप इत्यादिसे पूजन करके उन्हें दिव्य भोजन कराया, पान-सुपारी दी। ब्राह्मण सुदामाका शरीर अत्यन्त मलीन और क्षीण या। देहमरमें स्थान-स्थानपर नर्से निकली हुई यीं। वह एक फटा-पुराना कपड़ा पहने हुए थे।

परन्तु भगवान्के प्रिय सखा होनेके कारण साक्षात् छक्षीका अवतार रुक्मिणी अपनी सखी देवियोंसिहत रत्नदण्डयुक्त व्यजन-चामर हाथोंमें छिये परम दिर्झ भिक्षुक ब्राह्मणकी बड़े चावसे सेवा-पूजा करने छगी। भगवान् ब्रीकृष्ण सुदामाका हाथ अपने हाथमें छेकर छड़कपनकी मनोहर वार्ते करने छगे। बाल्यकाछकी एक गुरुसेवा और गुरुस्नेहकी सुन्दर कथा भगवान्ने सुदामाको याद दिछायी। सुदामा भगवान्की वाणी सुनकर अत्यन्त प्रसन्न हुए। उन्हें धनकी कामना तो पहछे ही रत्तीभर भी नहीं यी परन्तु उनके मनमें यदि कहीं छिपी हुई किसी सूक्ष्म कामनाकी कोई कल्पना भी की जा सकती थी तो वह भी अव नष्ट हो गयी। सुदामा वोछे—

किमसाभिरिनर्जुत्तं देवदेव ! जगद्गुरो !! भवता सत्यकामेन येपां वासी गुरावभूत् ॥ यस्यच्छन्दोमयं ब्रह्म देह आवपनं विमोः। श्रेयसां तस्य गुरुपु वासोऽत्यन्तविडम्बनम्॥ (श्रीमद्गा० १० । ५० । १४-१५)

'हे देवदेव ! हे जगद्गुरो !! आप सत्यसङ्गल्प हैं, सौभाग्य-वश गुरुकुलमें मैं आपका सङ्ग पाकर कृतार्य हो गया । हे नाय ! आपकी कृपासे मुझको कोई भी कामना नहीं है, सब पाल प्राप्त हैं। हे प्रभो! सम्पूर्ण मङ्गलेंकी उत्पत्तिका स्थान वेदमय ब्रह्म आपकी मूर्ति है। खामिन् ! आपका गुरुके यहाँ रहकर विद्या पढ़ना अत्यन्त विडम्बना या लोकाचारमात्र है।

मगवान्ने प्रिय मित्रकी ओर प्रेमपूर्ण दृष्टिसे देखते हुए हँस-कर कहा कि 'माई ! तुम मेरेलिये कुछ भेंट भी लाये हो ! भक्तोंकी प्रेमपूर्वक दी हुई जरा-सी वस्तुको भी मैं बहुत मानता हूँ, क्योंकि मैं प्रेमका भूखा हूँ । अमक्तके द्वारा दी हुई अपार सामग्री भी मुझे सन्तुष्ट नहीं कर सकती।'

> पत्रं पुष्पं फलं तीयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति । तद्दं भक्त्युपदृतमश्नामि प्रयतातमनः॥\* (श्रीमद्गा० १० १ म १ १ ४)

'जो भक्त पत्र, पुष्प, फल और जल आदि मुझे प्रेमसे अर्पण करता है उस शुद्धबुद्धि निष्काम प्रेमी भक्तका प्रेमपूर्वक अर्पण किया हुआ वह पदार्थ मैं प्रेमसहित खाता हूँ।'

भगवान्के इतना कहनेपर भी सुदामा चावलोंकी पुटकी भगवान्को नहीं दे सके !

> तंदुल तिय दीन्हें हुते, आगे धरियो जाय। देखि राजसम्पति बिमच, दै नहिं सकत लजाय॥ (नरोत्तम)

<sup>\*</sup> श्रीमद्भगवद्गीताके नवम अध्यायका २६ वाँ श्लोक भी यही है।

भगवान् की अतुल राजसम्पत्ति और वैभव देखकर सुदामा-को चावल देनेमें वड़ी लजा हुई। भगवान् हरि सब जानते थे, उन्होंने फिर प्रेमसे कहा—

> कलु भाभी हमकी दियो, सी तुम काहे न देता। चाँपि गाँठरी काँखमें, रहे कही किहि हेत॥

> > (नरोत्तम)

सुदामाने सिर झुका लिया और चावलेंकी पुटकी नहीं दो, तद-

> सर्वभूतात्मद्भवसाक्षात्तस्यागमनकारणम् । विद्यायाचिन्तयन्नायं श्रीकामो माभजत्पुरा॥ पत्न्याः पतिवतायास्तु सस्या प्रियचिकीर्पया। प्राप्तो मामस्य दास्यामि सम्पदोऽमर्त्यदुर्लभाः॥ (श्रीमद्वा १० । ८१ । ६-७ )

'सत्र प्राणियोंके अन्तरकी वात जाननेवाले हरिने अपने निकट ब्राह्मणके आनेका कारण समझकर विचार किया कि यह मेरा निष्काम भक्त और प्रिय सखा है। इसने धनकी कामनासे पहले कमी मेरा भजन नहीं किया और न अभी इसे किसी तरह-की कामना है, इसीलिये यह चावलोंकी मेंट देना नहीं चाहता। परन्तु यह अपनी पतिव्रता पत्नीकी प्रार्थनासे मेरे पास आ गया है, अतएव इसे में वह ( भोग और मोक्षरूप ) सम्पत्ति दूँगा जो देवताओंको भी दुर्लभ है।' यों विचारकर भगवान्ने 'यह क्या है ?' कहकर जल्दीसे सुदामाकी वगलमें दवी हुई वह चावलोंकी पुटकी जवरदस्ती खींच ली—

जीरन पट फट छुटि परे, विखरि गये तेहि ठीर।

पुराना फटा कपड़ा था, पुटकी खुळ गयी और चावळ चारों ओर विखर गये। भगवान् वड़े प्रेमसे उन्हें वटोरकर कहने ळगे—

> नन्वेतदुपनीतं मे परमप्रीणनं सखे ! तर्पयन्त्यङ्ग मां विश्वमेते पृथुकतण्डुलाः ॥ (श्रीमद्रा०१०१ = ११९)

हे सखे ! यही तो मुझको अत्यन्त प्रसन्न करनेवाळी प्यारी भेंटकी सामग्री है । ये चावळ मुझको और (मेरे साथ ही) समस्त विश्वको तृप्त कर देंगे । यों कहकर एक मुट्ठी चावळ चवा गये और उसके दिव्य स्वादकी सराहना करने छगे ।

तुरन्त ही दूसरी मुट्टी भरी । इतनेहीमें पास बैठी हुई हरिचरणकमळोंकी नित्यिकिङ्करी, अनन्याश्रया छक्ष्मीरूपिणी जग-जननी श्रीरुक्मिणीने परब्रह्म भगवान् यदुनन्दनका तुरन्त हाथ पकड़ छिया ।

काँपि उठी कमला मन सोचित मोसों कहा हरिको मन शोंको। ऋदि कँपी नव निद्धि कँपी सब सिद्धि कँपी ब्रह्मनायक घोंको॥ सोक भयो सुरनायकके जब दूसरि बार लयो भरि भोंको। मेरु डरे वकसे जिन मोहिं कुवेर चवावतं चामर चोंको॥ हल हियरामें कान काननपरी है टेर,

मेटत सुदामें स्याम वनें न अधातहों।
कहे नरोत्तम ऋदि सिद्धिनमें सोर भयो,
ठाढ़ी थरहरे और सोचे कमला तहीं॥
नागलोक लोक सब ओक ओक थोक थोक,
ठाढ़े थरहरें मुखसे न कहें बातहीं।
हालो परघो लोकनमें लालो परघो चिक्तनमें,
चालो परघो लोगनमें चाँचर चवातहीं।
(नरोत्तम)

श्रीरुक्मिणीजीने कहा---

एतावतालं विश्वातमन् सर्वसम्पत्समृद्धये। अस्मिँहोकेऽथवाऽमुप्मिन् पुंसस्तवत्तोपकारणम्॥ (श्रीमद्वा० १०। दशा ११)

'हे विश्वरूप ! वस कीजिये । आपकी इतनी प्रसन्नता ही मनुष्योंकी सबसे ऊँची श्रीवृद्धिके लिये यथेष्ट हैं । मेरी कृपासे मिलनेवाली इस लोक और परलोककी आपकी रची हुई सब प्रकारकी सम्पत्ति अथवा ऐश्वर्य इस ब्राह्मणको इस एक मुडी चावलसे ही मिल गया । अब और चावल चवाकर क्या आप मुझको भी दे डालना चाहते हैं ?'

माता लक्ष्मी ! धेर्य रिखये । मगवान् आपको नहीं देते । वे तो स्वयं अपने आपको देते हैं जो किसीके रोकनेपर रुकते नहीं । वास्तवमें भक्तोंको आपसे काम ही क्या है ! वे तो आपके स्वामीके उपासक हैं । आप उनकी सेवा करनेके छिये साथ रहें तो आपकी मर्जी ! अस्तु, भगवान् मुट्टी छोड़कर मुसकराने छो । तदनन्तर वे वोछे । भक्तमाछरचियता महाराज श्रीरघुराजिसहजी कहते हैं—

पेसे सुनि प्यारी वचन, यहुनन्दन मुसकाइ।

मन्द मन्द बोले बचन, शानँद उर न समाइ॥

वजमें यशोदा मैया मन्दिरमें माखन औ,

मिश्री मही मोहन त्यों मोदक मलाई है।
खायों मैं अनेक बार तैसे मधुरामें आइ,

व्यंजन अनेक मोहि जननी जेंदाई है॥

तैसे द्वारिकामें यदुवंशिनके गेह गेह,

सहित सनेह पायो भोजनमें लाई है।

रघुराज आजलों त्रिलोकहूमें मीत ऐसी—

राउरके चाउरते पाई ना मिटाई है॥

खायो अनेकन यागन भागन मेवा रमा कर वागन दीठे। देवसमाजके साधुसमाजके लेत निषेद्न नाहि उद्योठे॥ मीत जु साँची कही रघुराज इते कस वै मये खादते सीठे। पायो नहीं कतहूँ अस मैं जस राउर चाउर लागत मीठे॥

सुदामाजी कुछ समयतक वहाँ ठहरे । भगवान्ने अपनी पटरानियोंसहित उनकी बड़ी सेवा की । नित नित सब द्वारावती प्रभु दिखलायी आए।
भरे बाग अनुराग सब जहाँ न व्यापहिं ताए॥
परमक्रपा दिन दिन करी क्रपानाथ यदुराय।
मित्रभावना विस्तरी दूनो आदर साय॥
(नरोत्तम)

( attan )

श्रीकृष्णमिल्नका अतुल सुख सम्भोगकर सुदामाजी मगवान्-की आज्ञा लेकर घरको चले । विश्वपिता, आनन्दमय परमात्मा श्रीकृष्ण बहुत दूरतक सुदामाके साथ-साथ गये और प्रणाम तथा विनीत प्रार्थना-मरे बचनोंसे प्रसन्न करके प्रिय मित्रको बिदा किया । श्रीकृष्णमहाराजने उन्हें कुछ भी धन नहीं दिया और म सुदामाने उनसे कुछ माँगा ही । यह बात नहीं कि उनके मनमें माँगनेकी तो कामना रही हो परन्तु लज्जासे या 'बिना माँगे अधिक मिल जायगा' 'भगवान् सब जानते हैं, मैं क्या कहूँ, ये आप ही दे देंगे' इस भावसे न माँगा हो । वास्तवमें उनके मनमें कामनाका कहीं लेश भी नहीं था । वे तो श्रीकृष्णका दर्शन पाकर परम आनन्दको प्राप्त हो गये । स्नोके कहनेपर धनकी इच्छासे जो उन्हें आना पड़ा था उन्हें अपनी इसी कृपणतापर बड़ी लज्जा हो रही थी । सदामा मन-ही-मन विचारते हुए चले जा रहे हैं—

> अहो ब्रह्मण्यदेवस्य द्वष्टा ब्रह्मण्यता मया। यद्रितमो लक्ष्मीमान्तिष्टो विभ्रतोरसि॥ काहं द्रिदः पापीयान् क कृष्णः श्रीनिकेतनः। ब्रह्मबन्ध्रितिः साहं बाहुम्यां परिरम्भितः॥

निवासितः प्रियाजुष्टे पर्यद्धे म्नातरो यथा।

महिष्या चीजितः श्रान्तो वालव्यजनहस्तया॥

शुश्रूपया परमया पादसंवाहनादिभिः।

पूजितो देवदेवेन विप्रदेवेन देयवत्॥

स्वर्गापवर्गयोः पुंसां रसायां भुवि सम्पदाम्।

सर्वासामपि सिद्धीनां मूलं तश्ररणार्चनम्॥

अधनोऽयं धनं प्राप्य माद्यजुश्चैनं मां स्परेत्।

इति कारुणिको नूनं धनं मे भूरि नाददात्॥

(श्रीमद्गा० १० | ८१ | १५-२०)

अर्थात् 'अहो ! मैंने ब्रह्मण्यदेव भगवान्की ब्रह्मण्यता भर्छा-भाँति देखी । देखो उनके वक्षःस्थलमें साक्षात् लक्ष्मी निवास करती हैं, तथापि उन्होंने मुझ महादरिद्रको गलेसे लगा लिया । कहाँ मैं नीच दरिद्र और कहाँ लक्ष्मीनिवास भगवान् श्रीकृष्ण ! तथापि उन्होंने मुझे ब्राह्मण समझकर गलेसे लगा लिया और जैसे बड़े भाईका आदर किया जाता है उसी तरह अपनी प्रियाके पलंगपर मुझे वैठाया और मेरी रास्तेकी थकावट दूर करनेके लिये साक्षात् लक्ष्मीजीका अवतार श्रीरुक्मिणीजी मुझपर चँवर दुलाने लगी । जैसे इष्टदेवका भक्तिपूर्वक पूजन किया जाता है वैसे ही श्रीहरिने अपने हाथोंसे मेरा पूजन किया, मेरे पैर दवाये और मेरी परम सेवा की । ( यही तो भक्तोंकी विशेषता है । भगवान्को तो सब पूजते हैं परन्तु उन्हें खयं अपने हाथों सामग्री इकट्ठीकर भक्तोंकी पूजा करनी पड़ती है। ) सुदामा मन-ही-मन कहते हैं, उन श्रीहरिके चरणोंकी सेवा, मनुष्योंको स्वर्ग, मोक्ष, इस छोककी महान सम्पत्ति और सब प्रकारको सिद्धियोंको देनेवाछो है। तयापि परम कृपाछ भगवान्ने यह विचारकर मुझे धन नहीं दिया कि 'यह निर्धन ब्राह्मण धन पानेसे अत्यन्त गर्वित होकर मेरा स्मरण नहीं करेगा।'

यहीं तो भक्तकी भावना है, जो धन न मिछनेपर भगवान्-को कोसते हैं वे तो धनके भक्त हैं। भगवानको तो उन छोगोंने धनका साधन बनाना चाहा है। जगत्के मनुष्यो ! देखो, देखो ! एक बार सुदामाके हृदयकी ओर आँख उठाकर और अपने हृदयका परदा हटाकर ! घरमें अन्नका दाना नहीं है, पहननेको पाँच हायकपड़ा नहीं है, रहनेको घास-फ्रसकी क्षोंपड़ी नहीं है, बच्चे दाने-दानेके लिये तरस रहे हैं, स्रीको कई दिनोंकी भूखी छोड़कर आये हैं ! दरिद्रताने मानो प्रत्यक्षरूपसे प्रकट होकर सारे परिवार-को टक रक्खा है, इतनेपर भी माँगनेकी इच्छा नहीं है ! पतिव्रता · स्त्रीके वचनोंसे आना पड़ा परन्तु माँगना वन नहीं पड़ा l भावना ही नहीं रही, यह नहीं सोचा कि घरमें वचोंकी क्या दशा होगी. स्त्रीको जाकर क्या कहूँगा । राजराजेश्वर परम प्रेमी मित्रके यहाँसे जाकर उस सती स्रीको क्या उत्तर दूँगा, जिसके अपने और वर्चों-के पेट भूखके मारे सिकुड़ गये हैं और जिसके बदन ढाँपनेको पूरा एक कपड़ा भी नहीं है । मामूळी बात नहीं है, बड़े-बड़े बीर ऐसी अवस्थामें घवराकर कर्तव्य-पथसे विचलित हो जाते हैं। परन्तु धन्य है सुदामा, जो आज धन न पानेमें परमात्माकी क्रपाका दर्शन कर रहे हैं। यही तो पद-पदपर भगवत्कृपा अनुभव करनेका तरीका है । किसी भी अवस्थामें मन मैठा नहीं, कहींपर असन्तोप नहीं, उसके प्रत्येक दान और उसके प्रत्येक विधानपर पूरा सन्तोप ! यहां तो निर्भरता है। ऐसे भक्तके घरवारकी सारी सँभालका भार भगवान अपने ऊपर खयं हे हेते हैं। सुदामाको तो कामना नहीं थी, वे तो निःस्पृह ये परन्तु उनकी स्त्री और बच्चे भूखे मरते हैं, इस बातको अब भगवान् कैसे सह सकते हैं ? भगवान्ने निष्काम सुदामाकी सती स्रीके मनमें एक बार उठी हुई कामनाको भी पूरा करना अपना कर्तन्य समझा । भगवान्के दर्शन अमोघ हैं ! उससे सांसारिक कामना भी (उनके उचित समझनेपर) पूरी होती है और भगवचरणारविन्द-की प्राप्ति तो होती ही है। ध्रुव और विभीपण कामनाको छेकर भगवान्के सम्मुख द्वए थे। दर्शन होते ही कामनाका नाश हो गया परन्तु भगवान्ने उनकी पहलेकी कामना भी पूरी की और अन्तमें उन्हें अपना दुर्छम परम पद भी दिया । यही भगवान्की विशेषता है। परन्तु कामना छेकर भगवत् चरणारविन्दमें उपस्थित होना है वड़ी ही ओछी बात ! इस परम रहस्यको जो समझ छेते हैं उनके अन्तःकरणमें तो किसी भी अवस्थामें कामना उत्पन्न नहीं होती ! सुदामाके मनमें कामना नहीं थी । परन्त उनकी पत्नीके मनमें एक बार कामना उदय हुई थी, इसीसे अद्मुतकर्मी भगवान्ने तुरन्त विश्वकर्माको भेजकर सुदामाकी टूटी झोंपड़ी रातोंरात देवदुर्छभ दैवीविटास नगरके रूपमें परिणत करवा दी । सदामा अपने गाँवके समीप पहुँचकर देखते हैं कि वहाँ उनकी झोंपड़ीका कहीं पता नहीं है। जहाँ झोंपड़ी थी वहाँ आज सूर्य, अग्नि और चन्द्रमाके समान तेजयुक्त बड़े ऊँचे-ऊँचे महल बने हुए हैं । उनके आसपास बाग-वगीचे लगे हैं, अनेक पक्षी नाना प्रकारके कञ्चोल करते हुए अपने मधुर गानसे मनुष्योंके मन मोहित कर रहे हैं। अनेक प्रकारके पुष्प खिल रहे हैं, महलोंमें विविध भाँतिके दिन्य वस्नाभूषणोंसे सिज्जित अनेक स्री और पुरुष इधर-उधर घूम रहे हैं । सुदामाजी तो यह देखकर दंग रह गये । उन्होंने सोचा मेरी टूटी मँढ़ैया कहाँ गयी ? ऐसा सम्पन्न महल कैसे बन गया ? क्या मैं खप्न देख रहा हूँ, क्या मैं पराये नगरमें आ घुसा ?

जगर मगर ज्योति छाय रही चहुँदिसि ,

अगर वगर हाथी घोड़नको सोर है।
चौपड़को बन्यो है बजार पुनि सोननके,

महल दुकानकी कतार चहुँ ओर है॥

भीड़भाड़ धकापेल चहुँदिसि देखियत, द्वारकाते दूनों यहाँ प्यादनको जोर है। रहिवेको ठाम हैन काहसों पिछान मेरी, विन जाने यसे कोऊ हाड मेरे तोर है।

सुदामाजी अपने घरकी एक-एक चीजोंको याद करके सोचने छगे कि यहाँ तो उनमेंसे कोई भी चीज नहीं दीखती।

फूटी एक थारी वितु टोंटनीकी भारी हुती,
वाँसकी पिटारी भी पथारी हुती टाटकी।
वेंटे वितु छुरी भी कमएडलु ही टोकवी ही,
टूटो हुती पोपी पाटी टूटी हुती खाटकी।
पथरीटा काठको कठीता कहूँ दीसे नाहि,
पीतरको लोटो ही कटोरो है न बाटकी।
कामरी फटी-सी हुती डोंड़नकी माला नाक,
गोमतीकी माटीकी न सुध कहूँ माटकी।
(नरोत्तम)

यह सब तो नहीं सही, परन्तु ब्राह्मणी और वच्चे भी कहाँ गये !

सुदामाजी यों सोच ही रहे थे कि देव-देवियोंके समान तेजयुक्त सुदामापुरिनवासी नर-नारियोंने आनन्दसहित गाते-वजाते हुए स्वागतके लिये वहाँ आकर आदरपूर्वक सुदामाजीसे कहा कि 'आप

विचार क्या कर रहे हैं ? चलिये, पधारिये, यह आपकी ही पुरी है।' पतिका शुभागमन सुनकर उनकी अगवानीके लिये सुन्दर बल्ला-भूषणोंसे सिजाता छक्मी-सरीखी शोभावाळी सुदामाजीकी पतिवता श्री भी वाहर निकली। पतिको देखकर प्रेमोत्कण्ठासे उसके नेत्रोंसे आनन्दके आँस् बहने लगे । सुदामाजी यह सब देखकर विस्मित हो गये और उन्होंने उस महासमृद्धि तथा ऐश्वर्ययुक्त महरूमें पत्नीसहित प्रवेश किया । सुदामाजी सारा रहस्य समझकर मन-ही-मन कहने लगे कि 'यह उन महाऐखर्यशाली भगवान् श्रीकृष्णकी ही छीछा है। वे ही मेरे सखा, याचकको विना वताये गुप्तरूपसे सब कुछ देकर उसका मनोरथ पूर्ण करते हैं। परन्तु मुझे धन नहीं चाहिये, मेरी तो वारम्बार यही प्रार्थना है कि जन्म-जन्मान्तरमें वही श्रीकृष्ण मेरे सुहृद्, सखा तथा मित्र हों और मैं उनका अनन्य मक्त रहूँ । मैं इस सम्पत्तिको नहीं चाहता, मुझको तो प्रत्येक जन्ममें उन सर्वगुणसम्पन महानुभावकी विशुद्ध भक्ति और उनके भक्तोंका छोकपावन संग ही प्राप्त हो । वे दया करके ही धन नहीं दिया करते हैं क्योंकि धनके गर्वसे धनवानोंका अधःपात हो जाता है इसीलिये वे अपने अदूरदर्शी भक्तको विविध सम्पत्ति और राज्य आदि ऐश्वर्य नहीं देते।'

पाठक ! यह वचन अन दरिद्र सुदामाके नहीं हैं, परन्तु महाऐश्वर्यवान् होनेपर भी मनसे सर्वया विरक्त एक अनुमनी परम भक्तके हैं । धनी और निर्धन—दोनोंको इन शब्दोंपर ध्यान देना चाहिये । धनियोंको केवल धनमें ही सुख न मानकर परम धन, और निर्धनोंको धन-प्राप्तिमें सुख होनेकी झूठी आशाको त्यागकर सबके परम धन परमात्मा श्रीकृष्णके प्रेममें अपनेको लगाना चाहिये ।

भक्तराज सुदामाने अनासक्तभावसे संसारमें रहते हुए ईस्वर-भजनमें मन लगाकर धोरे-धोरे विषयोंका त्याग करके अन्तमें भगवान्के ध्यानसे अपने अहंभावको सर्वधा मिटा दिया और वे शीघ्र ही ब्रह्मज्ञानियोंकी गति उस विशुद्ध ब्रह्मपदको प्राप्त हो गये।

यदि आपको भी कोई मित्र चाहिये तो जगत्के खार्यभय मित्रोंको छोड़कर उस परम सुदृद् कृष्णको ही अपना मित्र वनाइये। देखिये, वह देखिये! वह हाथ वढ़ाये आपसे गाढ़ी मित्रता करनेके छिये आपके सामने उपस्थित हैं। अवसर न चूकिये!

बोलो भक्त और उनके भगवान्की जय।





भगवान्की गोदमें भक्त चिक्रक भील

# चिकक भील



ब्राह्मणाः क्षत्रिया वैश्याः शूद्राध्यान्येऽन्त्यजास्तथा।

हरिमक्तिं प्रपन्ना ये ते कृतार्था न संशयः॥

हरिमको विप्रोऽपि विज्ञेयोः श्र्वपचाधिकः।

हरिमकः श्र्वपाकोऽपि विज्ञेयो ब्राह्मणाधिकः॥

(पद्म० क्रियायोग० अ० २६)

अर्थात् 'ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्ध और जो अन्य अन्त्यज छोग हैं वे भी हरिभक्तिद्वारा भगवान्की शरण होनेसे कृतार्थ हो जाते हैं इसमें संशय नहीं है। यदि ब्राह्मण भी भगवान्के विमुख हो तो उसे भी चाण्डालसे अधिक समझना चाहिये और यदि चाण्डाल भी भगवान्का भक्त हो तो उसे भी ब्राह्मणसे अधिक समझना चाहिये।

द्वापरयुगमें चिक्रिक नामक एक भीछ वनमें रहता या । भीछ होनेपर भी उसके आचरण बहुत हो उत्तम ये। वह मीठा वोल्नेवाला, क्रोध जीतनेवाला, अहिंसापरायण, दयाल, दम्भहीन और माता-पिताकी सेवा करनेवाला या। यद्यपि उसने कमी शास्त्रोंका श्रवण नहीं किया था तयापि उसके हृदयमें भगवान्की भक्तिका आविर्माव हो गया था । वह सदा हरि, केशव, वासुदेव, और जनार्दन आदि नार्मोका स्मरण किया करता था। वनमें एक भगवान हरिकी मृति थी । वह भील वनमें जब कोई सुन्दर फल देखता तो पहले उसे मुँहमें लेकर चखता, फल मीठा न होता तो उसे स्वयं खा छेता और यदि बहुत मधुर और स्वादिष्ठ होता तो उसे मुँहसे निकालकर भक्तिपूर्वक भगवान्के अर्पण करता । वह प्रतिदिन इस तरह पहले चखकर खादिष्ठ फलका भगवान्के श्रद्धासे भोग लगाया करता । उसको यह पता नहीं था कि जूँठा फल भगवान्के भोग नहीं लगाना चाहिये। अपनी जातिके संस्कारके अनुसार ही वंह सरल्तासे ऐसा आचरण किया करता।

एक दिन वनमें घूमते हुए भीलकुमार चिक्रकने एक पियाल

वृक्षके एक पका हुआ फल देखा । उसने फल तोड़कर खाद जाननेके लिये उसको जीमपर रक्खा, फल बहुत ही खादिष्ठ था परन्तु जीभपर रखते ही वह गटेमें उतर गया । चिक्रकको वड़ा विषाद हुआ, भगवान्के भोग लगानेलायक अत्यन्त सादिष्ट फल खानेका वह अपना अधिकार नहीं समझता था। 'सबसे अच्छी चीज ही भगवान्को अर्पण करनी चाहिये' उसकी सरछ बुद्धिमें यही सत्य समाया हुआ था। उसने दाहिने हायसे अपना गळा दवा लिया कि जिससे फल पेटमें न चला जाय। वह चिन्ता करने लगा कि 'अहो ! आज मैं भगवान्को मीठा फल न खिला सका, मेरे समान पापी और कौन होगा ?' मुँहमें अँगुली डालकर उसने वमन किया तब भी गलेमें अटका हुआ फल नहीं निकला । चिक्रिक श्रीहरिका एकान्त सरल भक्त या, उसने भगवान्की मृतिके समीप आकर कुल्हाड़ीसे अपना गळा एक तरफसे काटकर फल निकाला और भगवान्के अर्पण किया । गलेसे खून बह रहा था। पीड़ाके मारे व्याकुल हो चिक्रक बेहोश होकर गिर पड़ा। कृपामय भगवान् उस सरळहृदय शुद्धान्तः करण प्रेमी भक्तकी महती भक्ति देखकर प्रसन हो गये और चतुर्मुजरूपसे साक्षात् प्रकट होकर कहने छगे---

'इस चिक्रकाके समान मेरा भक्त कोई नहीं, क्योंकि इसने अपना कण्ठ काटकर मुझे फल प्रदान किया है—

यदृत्त्वानृण्यमाप्नोति तथा वस्तु किमस्ति मे।

—मेरे पास ऐसी क्या वस्तु है जिसे देकर मैं इससे उऋण हो सक् १ इस मीट-पुत्रको धन्य है, मैं ब्रह्मल, शिवल या विष्णुल देकर भी इससे उऋण नहीं हो सकता ।'

इतना कहकर भगवान्ने उसके मस्तकपर हाथ रक्खा । कोमल करकमल्का स्पर्श होते हो उसकी सारी व्यया दूर हो गयी और वह उसी क्षण उठ वैठा ! भगवान् उसे उठाकर अपने पीताम्बरसे, जैसे पिता अपने प्यारे पुत्रके अङ्गक्ती घृल झाड़ता है, उसके अङ्गकी घृल झाड़ने लगे । चिक्रकने भगवान्को साक्षाठ् अपने सम्मुख देखकर हर्पसे गृहद कण्ठ हो मधुर वाक्योंसे उनकी इस प्रकार स्तुति की—

'हे गोविन्द, हे केशव, हे हरि, हे जगदीश, हे विष्णु ! यद्यपि मैं आपकी प्रार्थना करनेयोग्य वचन नहीं जानता तथापि मेरी रसना आपको स्तुति करना चाहती है । हे खामी ! कृपाकर मेरे इस महान् दोषका नाश कीजिये। हे चराचरपित, चक्रधारी ! जिस प्जासे प्रसन्न होकर आपने मुझपर कृपा की है, आपकी उस प्जाको छोड़कर संसारमें जो लोग दूसरेकी पूजा करते हैं वे महामूर्ख हैं।'

भगवान् उसकी स्तुतिसे वड़े सन्तुष्ट हुए और उसे वर माँगनेको कहा । सरल भक्त वोला—

'हे परब्रहा ! हे परमवाम !! हे कृपामय परमात्मन् !!! जब

मैंने साक्षात् आपके दर्शन प्राप्त कर लिये हैं तो मुझे और वरकी क्या आवश्यकता है ? परन्तु हे लक्ष्मीनारायण ! आप वर देना ही चाहते हैं तो कृपाकर यही वर दीजिये कि मेरा चित्त आपमें ही अचलक्ष्मसे लगा रहे।'

भक्तोंको इस वरके सिवा और कौन-सा वर चाहिये ? भगवान् परम प्रसन्न हो अपनी चारों विशाल मुजाओंसे चिक्रकका आलिङ्गन करके, भक्तिका वर दे, वहाँसे अन्तर्धान हो गये।

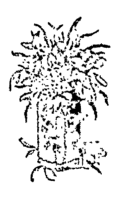
तदनन्तर चिक्रक द्वारका चला गया और वहाँ मगवत्क्रपासे ज्ञान लाभकर अन्तमें देवदुर्लभ मोक्ष-पदको प्राप्त हो गया। जो कोई भी भगवान्की सरल, शुद्ध भिक्त करता है वही उन्हें पाता है—

> ये यजन्ति दृढया खलु भक्त्या वासुदेवचरणाम्युजयुग्मम् । वासचादिविवुधप्रचरेड्यं ते वजन्ति मनुजाः किल मुक्तिम्॥

> > ( पद्मपुराण )

जो मनुष्य दृढ़ भक्तिके द्वारा इन्द्रादि देवपूजित वासुदेव-भगवान्के चरणकमल्युगल्की पूजा करता है वहीं सुक्ति प्राप्त कर सकता है।

बोलो मक्त और उनके भगवान्की जय !



गुरुक स्था ग्रह्मक समद्वयागवास साहान गीतामेलः थोरणहुर ।



Cronor crementantes en enterentes Cronor cremental en enterentes en ent

श्रीहरिः

# ÷≅गीताशेस,गोरखपुर हः÷

की

पुस्तकोंकी संक्षिप्त

सूची

माय १९९१

- (१) पुस्तकोंका विशेष विस्तार तथा पूरा नियम जाननेके लिये वड़ा सूचीपत्र मुफ्त मँगाइये ।
- (२) हमारे यहाँ अनेक प्रकारके धार्मिक छोटे, वड़े, रंगीन और सादे जिल्ला मिळते हैं। विशेष जानकारीके जिसे चित्र-सूची सुफ्त मॅगाइये।

# कुछ ध्यान देने योग्य वार्ते—

- (१) हर एक पत्रमें नाम. पता, डाकचर, जिला बहुत साफ देवनागरी अक्षरोमें लिलें। नहीं नो जवाब देने या माल भेजनेमें बहुत दिकत होगी। साथ ही उत्तरके लिये जवाबी कार्ड या टिकट आना चाहिये।
- (२) अगर ज्यादा कितावें मालगाड़ी या पासंत्रसे मैगानी हों तो रेलवेस्टेशनका नाम जरूर तिग्वना चाहिये। आर्डरके साथ कुछ दाम पेछगी भेजने चाहिये।
- (३) थोड़ी पुस्तकोंपर डाकलर्च अधिक पड़ जानेके भयसे एक रुपयेसे कमकी बी० पी० प्रायः नहीं मेजी जाती, इससे कमकी कितायोंकी कीमत. डाकमहसूल और रजिस्ट्री-चर्च जोड़कर टिकट भेजें।
- (४) एक रूपयेसे कमकी पुस्तकें युक्पोस्टसे मैगवानेवाले सज्जन।)तथारजिस्ट्रीसे मँगवानेवाले।=) (पुस्तकोंके मृत्यसे) अधिक भेजें। युक्पोस्टका पैकेट प्रायः गुम हो जाया करता है। अतः इस प्रकार खोयी हुई पुस्तकोंके लिये हम जिम्मेवार नहीं हैं।

#### कमीशन-नियम

- १) से कमकी पुस्तकोंपर कमीशन नहीं दिया जाता। १) से १०) तक १२॥) सेकड़ा, फिर २५) तक १८॥) सेकड़ा, १ससे ऊपर २५) सेकड़ा दिया जाता है।
- ३०) की पुस्तकें होनेसे प्राहकको रेलवेस्टेशनपर मालगाड़ीसे फी डिलेवरी दी जायगी, परन्तु सभी प्रकारकी पुस्तकें लेनी होंगी, केवल गीता नहीं। दीपावलीसे दीपावलीतक १०००) नेटकी पुस्तकें सीधे आर्डर भेजकर लेनेवालोंको ३) सेकड़ा कमीशन और दिया जायगा। जल्दीके कारण रेलपार्सलसे मँगवानेपर आधा भाड़ा दिया जायगा। इससे अधिक कमीशनके लिये लिखा-पढ़ी न करें।

# गीताप्रेसकी पुस्तकें

| सीमद्मगबद्गीता-[ श्रीशांकरभाष्यका सरल हिन्दी-अनुवाद ] दूसरा           |
|-----------------------------------------------------------------------|
| संस्करण जावद्यक परिवर्तनके साथ छपा है, इसमें मुल भाष्य है             |
| श्रीर भाष्यके सामने ही धर्य किलकर पढ़ने और समक्तेमें                  |
| सुगमता कर दो गयी है। श्रुति, स्टुति, इतिहासोंके उद्दश्त               |
| प्रसाणींका सरक रार्थ दिया गया है। एए ५१९, ३ विज्ञ, सूर्               |
| साधारण जिल्ह २॥), बहुबा जिल्ह साधारण जिल्ह                            |
| साधारय जिल्द सा), याद्वय जिल्द                                        |
| धीमंत्रावद्वीता-मूल, पद्च्येद, अन्वय, साधारण भाषाटीका,                |
| टिप्पर्जा, प्रधान और सूपम विषय पूर्व स्वागसे भगवयासि-                 |
| सहित, मोटा टाइप, कपर्वर्का जिल्द, प्रष्ट २७०, बहुरंगे ४ चित्र 🕦       |
| श्रीमञ्जगवद्गीता-गुजराती टीका, गीता नम्यर दोकी तरह, मू० " १।          |
| श्रीमञ्जगवद्गीता-मराठी टीका, हिन्दीकी ११) वार्लीके समान, मूख्य १।     |
| श्रीमद्भगवद्गीता-प्रायः सभी विषय ११) बालीके समान, विशेषता             |
| यह है कि झोकोंके सिरंपर भावार्थ छपा हुआ है, साइज                      |
| र्थार टाइप कुछ छोटे, पृष्ठ ४६८, मूल्य ॥≤), सनिल्द ''' ॥≥              |
| श्रीमद्भगवद्गीता-यंगला टीका, गीता नं ० ५ की तरह । सू० १), स० " १।     |
| श्रीमद्भगवद्गीता-श्रोक, साधारण भाषाटीका, टिप्पणी, प्रधान विषय         |
| थीर स्वागसे भगवत्-प्राप्ति नामक निवन्यसहित । साहज मकोला,              |
| मोटा ठाहुप, ३१६ प्रमुकी सचित्र पुस्तकका मूल्य ॥), स॰ " ॥              |
|                                                                       |
| गांता-मृल, मोटे अवस्वाली, सचित्र, मृल्य 🕒), सजिल्द 💢 🖂                |
| गीता-साधारण भाषाटीका, पाकेट-साइज, सभी विषय ॥) वालीक                   |
| समान, सचित्र, पृष्ट ३५२, मृत्य 🕬 , सजिल्द 🥌 🕬                         |
| गीता-भाषा, इसमें श्लोक नहीं हैं। अच्चर मोटे हैं, १ चित्र, म्०।), स० 🕬 |
| भीना-प्रक नावीजी साहज २ × २॥ इन्न, सजिल्द, सू॰ ''' =                  |
| गीता-मल, विष्णुसहस्रनामसहित, सचित्र श्रीर सर्जिल्द, मू॰ "" 🔑          |
| गीता-७॥ 🗙 १० इन साइजके दो पत्तोंमें सम्पूर्ण, मू॰                     |
| भीना-हाराजी-सन १९३५ की. स० ।) सर्जिस्द                                |
| गीता-सूची ( Gita-List ) अनुसान २००० गीताओंका परिचय सू० ॥              |
| पता-भीतावेग गोरखपर                                                    |

| श्रीश्रीविष्णुपुराण—हिन्दी-अनुवादसहित, आठ <b>सुन्दर चित्र, एक</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| तरफ बलोक और छनके सामने ही अर्थ हैं, साहज २२×२९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ८ पेजी, पृष्ट ५४८, सू० साधारण जिल्हा २॥), कपदेकी जिल्हा २॥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| अध्यात्मरासायण-सटीक, बाट चित्रोंसे सुशोभित, एक तरफ श्लोक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| और उनके सामने ही अर्थ है, दूसरा संस्करण छप गया है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| सू० १।।।), सजिस्द २)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| प्रेस-योग-सचित्र, लेखक्-श्रीवियोगी हरिनी, पृष्ट ४२०, बहुत मोटा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| पुण्टिक कागज, मूल्य अजिल्द् ६।), सजि€ट् ''' ९॥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| श्रोतुकाराम-चरित्र-दक्षिणके एक प्रसिद्ध सन्तका पावन चरित्र है, ९ सादे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| चित्र, पृष्ट ६९४, सुन्दर छपाई, ग्लेज कागज, सू० १≅)स० १॥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| श्रीकृष्ण-विज्ञान अर्थाव् श्रीमद्भगवद्गीताका मूलसहित हिन्दी-पद्या-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| चुवाद गीताके छोकोंके ठीक सामने हा कवितामें हिन्दी अनुवाद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| छपा है। दो चित्र, पृष्ठ २७५, मोटा कागज, मू० ॥।), स० 1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| बिनय-पत्रिका-सरल हिन्दी-भावार्थ-सहित, ६ चित्र, अनुवादक-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| श्रीहजुमानप्रसादजी पोद्दार, २रा संस्कर्ण, सावार्थमें अनेकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| जावश्यक संशोधन किये गये हैं तथा परिशिष्टमें कथाभागके                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ३७ पृष्ठ और जोड़ देनेपर भी मूह्य पहलेवाला ही अधीत् १),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| सजिल्द १।) रक्खा गया है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| गीतावली-अर्थसहित, ८ चित्र, अनु०-श्रोमुनिलालजी अभी-अभी नयी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| प्रकाशित हुई है। इसमें रामायणकी तरह सात काण्डों <b>में</b> श्रीरामच <b>न्द्र</b> -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| जीकी छीछासींका भजनोंमें बढ़ा ही सुन्दर वर्णन है। मू०१) स० १।)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| मागवतरत प्रह्णाद-३ रङ्गीन, ५ सादे चित्रींसहित, पृष्ठ ३४०, मीटे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| अक्षर, सुन्दर छपाई, मूल्य १) सजि≅द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली ( खण्ड १ )-सचित्र, श्रीचैतन्यदेवकी वर्षी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| जीवनी । पृष्ठ ३६०, मू० ॥।=), सिजहर १=)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली ( खण्ड २ )—सचित्र, पहले खण्डके आगेकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| लीलाएँ । पृष्ठ ४५०, ९ चित्र, सूह्य ३≠), सजिहद १।≠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली (खण्ड ३) हाल ही छपा है, पृष्ठ ३८%,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ११ चित्र, मूल्य १), सजिहद १।)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| पता—गीताप्रेस, गोरखपुर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| and the second s |

|   | -                                                                                                                              |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| > | श्रीमद्भागवतान्तर्गंत एकादश स्कन्ध-सचित्र, सटीक,पृष्ठ ४२०,                                                                     |
|   | मृह्य केवल ॥), सजिल्द १)                                                                                                       |
|   | देवर्षि नारद-२ रङ्गीन, ३ सादे चित्रॉसहित, पृष्ठ २४०, सुन्दर                                                                    |
|   | छपाई, मूझ्य ॥), सजिल्द 🕶 " १)                                                                                                  |
|   | तस्व-चिन्तामणि भाग १—सचित्र, छेखक—श्रीजयद्यालजी गोयन्दका,                                                                      |
|   | यह ग्रन्थ परम उपयोगी है। इसके मननसे धर्ममें श्रद्धा,                                                                           |
|   | भगवान्में प्रेम और विश्वास एवं निस्यके वर्तावमें सस्य                                                                          |
|   | व्यवहार और सबसे प्रेम, अस्यन्त आनन्द पुर्व शान्तिकी                                                                            |
|   | प्राप्ति होती है। पृष्ट ३५०, मूख्य ॥=), सिजल्द "॥-)                                                                            |
|   | तरव-चिन्तामणि भाग २-सचित्र,इसमें लोक और परलोकके सुख-साधनकी                                                                     |
|   | राह वतानेवाले सुविचारपूर्ण सुन्दर-सुन्दर लेखोंका अति उत्तम                                                                     |
|   | संग्रह है। ६०० से ऊपर पृष्ठकी पुस्तकका सूहम प्रचारार्थ केवल                                                                    |
|   | ।।।=) स॰ १=) रक्खा गया है। एक पुस्तक अवदय मँगवावें।                                                                            |
|   | नैवैद्य-श्रीह्नुमानप्रसादजी पीहारके २८ लेख और ६ कविताओंका                                                                      |
|   | सचित्र नया सुन्दर प्रन्य, ए० ३५०, मू० ॥=), स० " ॥=)                                                                            |
|   | श्रीज्ञानेश्वर-चिरत्र-दक्षिणके अत्यन्त प्रसिद्ध, सबसे अधिक प्रभाव-<br>शाली भक्त, 'श्रीज्ञानेश्वरी गीता' के कर्तांकी जीवनदायिनी |
|   | शाला भक्त, 'श्राज्ञानश्वरा गाता क कताका जारायुक्ता<br>जीवनी और उनके उपदेशोंका नमूना। एक वार अवस्य                              |
|   | A 44 444 A                                                                                                                     |
|   | विकास कार्या मान्य हिन्दी मीका सहित, सचित्रः भाष्यके सामने                                                                     |
|   | क्ते ज्याच्या अर्था जागा श्री । जिस्य-पाठके स्तात्रीम सबस आवन                                                                  |
|   | मन्त्रा जिल्लासम्बद्धास्त्र ही है। भगवानुक नामाक रहस्य                                                                         |
|   |                                                                                                                                |
|   | गया है। अर्थ जानकर पाठ करनेसे यह आत सानन्ददायक है।                                                                             |
|   | के के के किया कामीली श्रीभोछेत्रावाजा, खास-खास                                                                                 |
|   | क्रिकेटर अर्थमहित संग्रहः एक पंजम मूल श्रातिया जार                                                                             |
|   |                                                                                                                                |
|   | तुलसीदल-लेखकश्रीहनुमानप्रसादजी पीहार, इसमें छोटे-वहे,                                                                          |
|   | स्त्री-पुरुष, आस्तिक-नास्तिक, विद्वान्-मूर्ख, भक्त-ज्ञानी, गृहस्थी-                                                            |
|   | पता—गीताप्रेस, गोरखपुर                                                                                                         |

| स्यानी, कला और साहित्य-वेसी सबके लिये <b>इस-न-इन</b>                                                     |                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| डजतिका सार्व फिल सकता है। पृष्ट २६२,सचित्र, सू०॥),स•॥≉                                                   | )               |
| र्राण्डलाय-सरिन-से २-एरिसनित्परायण पं० लह्मण रामचन्द्र                                                   |                 |
| पांतारतार, भाषान्तरकार-पं । शालक्ष्मण नारायण गर् । हिन्दा-                                               |                 |
| कें एकनाथ नहाराजकी जांचनी सभीनक गर्टी देखी, सूक्ष्य                                                      | 1)              |
| दिनचर्या-( सचित्र ) उठनेमें नोनेनक क्रनेगोग्य धार्मिक बार्नीका                                           |                 |
| वर्णन । किथ्य-पारके बांध्य स्तीच और भजनीसहित । सूच्य                                                     | II)             |
| दिटेक-चटार्राण~( सानवार, सचित्र ) पृष्ट २२४, मृ० ।≶), <b>स॰</b> ॥                                        | <b>»</b> )      |
| शीरामकणा परमारंस-(मुचिद्र) इस बन्धमे हुन्हैंकि जीवन कार                                                  |                 |
| ज्ञानभरे उपरेशोंका समह है। ए० २५०: सूस्य                                                                 | <b>≱</b> )      |
| भक्त-भारती-७विस, कविताम ७ भक्तोंकी सरल कथाएँ, मृ०।३),स०।                                                 | <b>*</b> )      |
| मक बालक-गोविन्द, मोहन लादि वालकमकाँको कथाएँ 🍍                                                            | <del> -</del> ) |
| भक्त नारी-सिर्वोमें धार्मिक भाव वड़ानैके लिये बहुत उपयोगी कथाएँ हैं                                      | <del> -</del> ) |
| भक्तपञ्चरता-यह पाँच कथाओं की पुन्तक सहू हस्यों के लिये बड़े कामकी है                                     | 1-)             |
| आदर्श भक्त-राजा शिवि,रन्तिहेव,अन्यरीप आदिको कथा प्र,७विष्र, <b>म्</b>                                    | 1-)             |
| भक्त चित्रका-भगवान्के प्यारे भक्तोंकां मोठी-मोठा वार्ते, अचित्र, सू                                      | ( <i>س</i> ا    |
| भक्त-सत्तरल-सात भक्तोंकी भनोहर गाधाएँ, ७ विद्य, पृष्ट १०६, स्                                            | <del>[</del> ]  |
| भक्त-कुसुम-होटं-बड़े, स्वी-पुरुष सबके पढ़ने बोग्य में ममक्तिपूर्ण अन्य                                   | 1-)             |
| विश्वास भक्त-६ चित्रींसं सुद्रोभितः, सृह्य                                                               | 1-)             |
| - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                  | i)              |
| यूरोपकी भक्त सियाँ-३ वित्रींस सुरोभित, मू॰                                                               | 1-)             |
| गीतामें भक्ति-योग-(सचित्र) लेखक-प्रोवियोगी हरिजी, सू॰                                                    | -               |
| परसार्थ-पन्नावर्जा-श्रोजयदयालजी गोयनदकाके ५१ कह्याणकारी<br>पन्नोका संग्रह, एष्ट १४५, प्ष्टिक कागज, सूक्य | 1)              |
| पत्रका सम्रह, १९ १४४, गुण्डक कार्यका, पूर्व<br>माता-श्रीकरविन्दकी अंगरेजी पुन्तक (Mother) का अनुवाद,     |                 |
| श्रुतिका टेर-(सचित्र)हेलक-स्वामोजो श्रीभोहेबाबाजी, मू॰                                                   | ٦̈́)            |
| ज्ञानयोग-सन्त श्रीभवानीशंकरजी महाराजके ज्ञानयोगसम्बन्ध                                                   | -               |
| उपदेश, पृष्ट१२२, सृहय                                                                                    | 1)              |
| वजकी झाँकी-लगभग ४० सिन्न, सृख्य                                                                          | I)              |
| श्रीयदरी-केदारको झाँकी-सचित्र, सू॰                                                                       | 1)              |
| पता—गीताप्रेस, गोरखपुर                                                                                   |                 |
| Attialitistik attivis?                                                                                   |                 |

| प्रवोध-सुधाकर-( सानु                                   | वाद, सचित्र) इसमें                  | विपयभोगोंकी तुच्छता      |  |  |  |
|--------------------------------------------------------|-------------------------------------|--------------------------|--|--|--|
| दिखाते हुए आस्मसिद्धिके उपाय बताये गये हैं, मूल्य 🔊)।। |                                     |                          |  |  |  |
| मानव-धर्म-छ०-श्रीहर                                    | रुमानप्रसादजी पोद् <u>वा</u> र,     | पृष्ठ ११२. मस्य 🖘        |  |  |  |
| गीता-निबन्धावसी-गी                                     | ताकी अनेक वात समझ                   | के छिये उपयोगी           |  |  |  |
| है। यह गीता-पर                                         | क्षिकी मध्यमाकी पढ़ाई में           | रक्खी गयी है, मू० ८)॥    |  |  |  |
| साधन-पथ-छे०-श्रीहर्                                    | नुमानप्रसादजी पोदार, सा             | चेत्र, पृष्ट ७२, मू० =)॥ |  |  |  |
|                                                        | -स्वामीजी श्रीभोलेवावा              |                          |  |  |  |
| अपरोक्षानुभूति-मूल श                                   | डोक और अर्थसहित, स                  | चित्र, मृत्य · · •)॥     |  |  |  |
|                                                        | क भक्तींके बड़े कामकी च             |                          |  |  |  |
|                                                        | f God—By Pandit I                   |                          |  |  |  |
| चित्रकृटकी झाँकी ( २३                                  | १ चित्र ) छे०-हाहा श्रीस            | ीतारामजी बी॰ ए॰ 🖘        |  |  |  |
| मजन-संग्रह प्रथम भाग                                   | :=) द्वितीय भाग =) तृह              | विय भाग ≠) चतुर्थ        |  |  |  |
| ं भाग =) पश्चम भ                                       | ाग •••्                             | =)                       |  |  |  |
| खीधर्मप्रश्लोत्तरी-(नये                                | <b>संस्करणमें १० पृष्ठ व</b> हे हैं | ) =)                     |  |  |  |
| सचा सुख और उसकी                                        | प्राप्तिके उपाय                     | )n                       |  |  |  |
| गीतोक सांख्ययोग और                                     |                                     | )"                       |  |  |  |
| मनुस्मृति द्वितीय स्रध्या                              |                                     | ··· -) II                |  |  |  |
|                                                        | -श्रीहनुमानप्रसादजी पोर             |                          |  |  |  |
|                                                        | प्रटोक 🖊 ॥   मनको वश                |                          |  |  |  |
| आनन्दकी लहरूँ-सचित्र                                   | , मू॰ -)॥ शिताका स्                 | (क्ष्म विषय -)।          |  |  |  |
| ईश्वर-मूल्य -)।                                        | विष्णु सहस्रनाम                     | श्रीहरिसंकीर्तनधुन )।    |  |  |  |
| मूलगोसाई-चरित -)।                                      | मूळ )॥,स॰ -)॥                       | गीता द्वितीय             |  |  |  |
| सप्त-महाव्रत 🗥                                         | रामगीता सटीक )॥।                    | अध्याय सटीक )।           |  |  |  |
| समाज-सुधार -)                                          | हरेरामभजन२माला)॥।                   | पातञ्जलयोगदर्शन          |  |  |  |
| ब्रह्मचर्य -)                                          | सन्ध्योपासन हिन्दी-                 | मूङ )।                   |  |  |  |
| श्रीप्रेमभक्तिप्रकाश-)                                 | विधिसहित )॥                         | धर्मक्या है? )।          |  |  |  |
| भगवान् क्या हैं ? -)                                   | विसिवैश्वदेवविधि )॥                 | दिव्य सन्देश )।          |  |  |  |
| आचार्यके सदुपदेश-)                                     | प्रश्लोत्तरी सटीक )॥                | कल्याण-भावना ।           |  |  |  |
| एक सन्तका अनुभव-)                                      | सेवाके मन्त्र )॥                    | लोभमें पाप आधा पैसा      |  |  |  |
| स्यागसे भगवखाप्ति-)                                    | सीतारामभजन )॥                       | गजलगीता आधा पैसा         |  |  |  |
|                                                        |                                     |                          |  |  |  |

पता-गीतांत्रेस, गोरखपुर

#### क्ल्याण

गकि, ज्ञान, देरान्यसम्बन्धां सचित्र धार्मिक मासिक पत्र,

#### वार्विक मृत्य ४३५)

#### कुछ विशेषांक

रामायणाह-पृष्ट ५१२, निरंगे-इहरंगे १६७ चित्र, मृ०२॥८), स० ३८) भारतह-संसरं वर्षेही प्री पहरूमहिन, मृ० ४८), सक्रिय ४॥८) ईयराह्नपरिभिष्टाह-सातुर्वे वर्षेही प्री फार्मसिन, मृ० ४८)

स तित्र (शे जिल्हें) ... ... ... ... भा-) श्रोतिषाद्ध सपरिशिष्ठाह्म-पुष्ठ ६६६, चित्र २७. सृ० ३), स० ॥)

.. - आटर्वे वर्षका पूरी फाइलमहिन, मूर्व ४८), यव पा-) श्रीमिति-अङ्ग सपरिमिष्टाङ्ग-ए० ७००, चित्र २१०, मूक्य ३),य० ३३)

(एनमें क्यांशन नहीं है, डाक-महमूल हमारा)

व्यवस्थापक—कलगाण, गोरम्बपुर

## चित्र

## छोटे, बड़, रंगीन और सांद धार्मिक चित्र

श्रीकृष्ण, श्रीनाम, श्रीविष्णु श्रीर श्रीशिवके दिव्य दर्शन । जिसको देखकर हमें भगवान याद शावें, वह यम्तु हमारे किये संग्राणीय हैं। भारों शीर भगवानके म्बस्य एवं उनकी मधुर मोहिनी कीलाशोंके सुन्दर हस्य-चित्र हमारे सामने रहें तो उन्हें देखकर भोदी देखें किये हमारा मन भगवस्त्रारणमें छग जाता है।

ये जुन्दर चित्र किली शंतमें इस उद्देश्यकी पूर्ण कर सकते हैं। इनका संग्रहकर प्रेमसे जहाँ आपकी दृष्टि निस्य पहती हो, वहाँ घरमें, वैठकमें और मन्दिरोंमें छगाइये पूर्व चित्रोंके बहाने भगवान्को सादकर अपने सन-प्राणको प्रफुक्षित कीजिये।

हमारे यहाँ १८४२, १४४२०, १०४१४, आ४१० और पप्रजा के वहे और छोटे चित्र सस्ते-सस्ते दामोंमें मिलते हैं।

द्कानदार और थोक-सरीदारोंको कमीशन भी दिया जाता है। चित्रोंकी सूची प्रलग मुक्त मँगवाइये।

### पता-गीताप्रेस, गोरखपुर

# आपको एक निवेदन

यदि आप कभी पठन-पाठन, अवण-मनन, पाठ-पूजा या मनोयिनोद और ज्ञान-लाम, मेंट-उपहार या इनाम, दान-धर्म और संबह्धे लिये सन्दर, सचित्र, श्रद्ध, सस्ती धार्मिक पुस्तकें लेना चाहें तो गीताप्रेसको भी एक बार याद कीजिये, शायद वह आपकी कुछ सेवा कर सके।

सदा ऐसी पुस्तके सरीदनी चाहिये जो घरके छोटे बहे, स्त्री पुरुष, इंद-युवा सब विना सकीच पढ़ सकें: और जो एक बार पढ़नेपर पुरानी न हो जाय। हमारा धार्मिक साहित्य कितना मुन्दर है जो बुगोंसे आदर पा रहा है! इसी तरह उसके सहारेसे और अपने अनुभवसे लिखे आजकलके प्रन्य भी आदरित हो रहे हैं।

एक बार हमारी थोड़ी सी पुस्तकें मेंगवाकर देखें । फिर आपकी रुचे तो और मेंगवानेकी छुपा कर सकते हैं । अपनी ओरसे अधिक आग्रह नहीं कर सकते, पर हमारी बात सुननेशोग्य है ।

हमारे स्वीपत्रमें देखिये कि कीन-सी पुसक कितनी लाख और कीन-सी पुसक कितनी हजार विकी है, उसके कितने सस्ते दाम हैं और यह कितनी बार छप चुकी है ? शायद इन बातोंसे आपको पता लग जायगा कि कीन-सी पुसक अच्छी है !

हमारे यहाँ बढ़िया कार्गजपर, साफ सन्दर सचित्र, छुद्ध, सस्ती और उपयोगी पुस्तम ही प्रायः छपा करती हैं । सूचीपत्र मुफ्त मेंगबाहये ।

व्यवस्थापकः

गीतात्रेस, गोरखपुर

